
0 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE MINAS GERAIS 
Programa de Pós-Graduação em Letras 

 

 

 

 

Luciana de Barros Ataide 

 

 

 

 

O SER E A LINGUAGEM EM UMA APRENDIZAGEM OU O LIVRO DOS 

PRAZERES: um estudo sobre a obra de Clarice Lispector 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 2014 

 



1 

 

Luciana de Barros Ataide 

 

 

 

 

 

 

 

 

O SER E A LINGUAGEM EM UMA APRENDIZAGEM OU O LIVRO DOS 

PRAZERES: um estudo sobre a obra de Clarice Lispector. 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras da Pontifícia Universidade 

Católica de Minas Gerais, como requisito parcial 

para obtenção de título de Mestre em Letras. 

Orientador: Professor Doutor Audemaro Taranto 

Goulart 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte – Minas Gerais 

Maio de 2014 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

FICHA CATALOGRÁFICA 

Elaborada pela Biblioteca da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais 

 

Ataide, Luciana de Barros 

A862s          O ser e a linguagem em uma aprendizagem ou o livro dos prazeres: um estudo 

sobre a obra de Clarice Lispector / Luciana de Barros Ataide. Belo Horizonte, 

2014. 

                       92f. 

                       

                        Orientador: Audemaro Taranto Goulart                         

                        Dissertação (Mestrado)- Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. 

Programa de Pós-Graduação em Letras. 

                        

      1. Lispector, Clarice, 1925-1977 - Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres - 

Crítica e interpretação. 2 Linguagem e emoções. 3. Linguagem e línguas - Filosofia. 

4. Existencialismo. 5. Teoria do autoconhecimento. 6. Prazer. I. Goulart, Audemaro 

Taranto. II. Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. Programa de Pós-

Graduação em Letras. IV. Título.                      

 

CDU: 869.0(81)-3 

 

 



3 

 

Luciana de Barros Ataide 

 

 

O SER E A LINGUAGEM EM UMA APRENDIZAGEM OU O LIVRO DOS 

PRAZERES: um estudo sobre a obra de Clarice Lispector. 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Curso de Pós-

Graduação em Letras da Pontifícia 

Universidade Católica de Minas Gerais, 

como requisito parcial para obtenção do 

título de Mestre em Letras.  

 

 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Audemaro taranto Goulart (Orientador) – PUC Minas 

 

 

____________________________________________ 

Profª. Drª. Iara Christina Silva Barroca (UFV) 

 

 

______________________________________________ 

Profª. Drª Suely Maria de Paula e Silva Lobo (PUC Minas)  

 

Belo Horizonte, 30 de maio de 2014. 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a minha mãe, minha base de 

tudo. A minha irmã, força nos momentos mais 

difíceis. A Paulo João e amigos. Dedico também a 

meu irmão, minhas sobrinhas Gabriela e Eduarda, 

meu cunhado, meu orientador e a Adelaide. 



5 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço em primeiro lugar a minha mãe pelas constantes orações e apoio. A minha 

irmã pela força, incentivo e toda a ajuda (especialmente financeira). A meu irmão 

pelos diálogos descontraídos. A minhas sobrinhas por estarem a meu lado nos 

momentos decisivos desses escritos. A Paulo João pelas vezes que se dispôs a me 

acompanhar em minhas lutas diárias. Aos amigos de trabalho, do curso e aos 

distantes, pela torcida. Agradeço a José Davi Passos pelas indicações de leituras 

filosóficas. A Hildete Pereira dos Anjos por acreditar em mim e pelo encorajamento. 

A Thayná, Mariana, Jairo que mesmo a distância sempre foram amigos/irmãos 

indispensáveis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

―... pois agora mansamente, embora de olhos secos, o coração 
estava molhado‖. (LISPECTOR, 1998, p. 15). 
 



7 

 

RESUMO 

 

 A dissertação que ora se inicia pretende ser uma leitura da construção da 

Linguagem em Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres de Clarice Lispector a 

partir de uma abordagem acerca dos aspectos inerentes ao Ser como existência, 

essência, escolha, angústia, liberdade, dor, prazer, já que a autora, ao criar Loreley, 

expõe a complexidade da condição humana dentro de uma relação temporal. 

 A estratégia discursiva de Clarice envereda-se pelos caminhos do 

questionamento da realidade. Por essa via, formula-se uma nova qualidade de 

experiência envolvida na escrita, uma nova perspectiva pela qual a linguagem é 

concebida já que para a escritora o mais importante que ficcionar um fato é praticar 

o autoconhecimento e o alargamento do conhecimento do mundo através do 

exercício da linguagem. Com isso, nota-se que o viés filosófico da obra enfoca os 

limites e o alcance do conhecimento mediante a palavra e a consciência, através das 

quais os seres humanos se distinguem de outros seres. 

 Por apresentar essa forma filosófica de desenvolver a escrita, a autora rompe 

com a opacidade do cotidiano e convida o leitor à fruição de seu texto. Ainda que a 

trama do romance passe quase que despercebida, uma aventura no mundo da 

linguagem e da imaginação fica bem demarcada devido à maneira como a história 

que se passa é tecida e elaborada pela palavra em uma escrita voltada para dentro 

de si mesma. 

 

Palavras-chave: Linguagem. Ser. Existência. Autoconhecimento. Falta. Prazer. 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

RÉSUMÉ 

 

 

La thèse qui commence censé être un bâtiment apprentissage des langues lu 

dans  un livre de plaisance ou Clarice Lispector d'une approche sur les aspects 

inhérents à l'être comme l'existence , l'essence , le choix , l'anxiété , la liberté , la 

douleur , le plaisir , puisque l'auteur , pour créer Loreley , expose la complexité de la 

condition humaine dans une relation temporelle . 

La stratégie discursive Clarice est attrayant est les moyens de remettre en 

question la réalité. De cette manière , formule une nouvelle qualité de l'expérience 

participé à la rédaction d'une nouvelle perspective dans laquelle la langue est conçue 

comme un écrivain pour la ficcionar plus importante qu'un fait est de pratiquer la 

connaissance de soi et l'élargissement de la connaissance du monde par l'exercice 

langue . Avec cela, nous notons que la croyance philosophique de l'œuvre met 

l'accent sur les limites et la portée de la connaissance par le biais de la parole et de 

sensibilisation , à travers lequel les humains se distinguent des autres êtres . 

En présentant cette façon philosophique de développer l'écriture , l'auteur 

rompt avec l'opacité de la vie quotidienne et invite le lecteur à la jouissance de votre 

texte . Bien que l'intrigue du roman passe presque inaperçue , une aventure dans le 

monde de la langue et l'imagination est bien définie en raison de la façon dont 

l'histoire va se tisse et conçu par un mot écrit en face en elle . 

 

Mots-clés: Langue. Auto Existence. Soi. Manque. Plaisir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

SUMÁRIO 
 
1 INTRODUÇÃO....................................................................................................... 10 
 
 O TEXTO LITERÁRIO............................................................................................. 16  
2.1- A literatura e sua função................................................................................. 20  
2.2- A personagem literária.................................................................................... 26  
2.3- A linguagem literária........................................................................................ 29  
2.4- A configuração do romance............................................................................ 31  
2.5 A teoria do romance aplicada a Uma Aprendizagem ou O Livro dos 
Prazeres.................................................................................................................... 34  
 
3 A LINGUAGEM CLARICIANA............................................................................... 38  
3.1- A tessitura da linguagem e a linguagem reveladora.................................... 42  
 
4 O SER – UMA ABORDAGEM EXISTENCIAL...................................................... 53  
4.1- Martin Heidegger – a autenticidade do Ser.................................................... 54  
4.2- Jean Paul Sartre – sobre escolha, Má-fé e liberdade do Ser....................... 56  
4.3- O descortino de Loreley a partir da filosofia existencialista....................... 59  
 
5 SER E LINGUAGEM: ESTUDOS SOBRE UMA APRENDIZAGEM OU O LIVRO 
DOS PRAZERES...................................................................................................... 67  
5.1- O silêncio como a linguagem do Ser............................................................. 68  
5.2- Nos limites da dor e do prazer: A condição humana – um estudo 
schopenhauriano..................................................................................................... 70  
5.3- Do estado de falta ao estado de graça........................................................... 77  
5.4- O desvelar do erotismo – George Bataille em Clarice Lispector................. 84  
 
6 CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................... 88  
 

7 REFERÊNCIAS...................................................................................................... 90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Clarice Lispector foi uma escritora que surgiu no cenário da Literatura 

Brasileira na terceira fase do período modernista (década de 40). Momento no qual 

artistas começaram a ocupar-se de uma produção livre, com teorias intimistas, logo, 

voltada a reflexões filosóficas existenciais e ao inconsciente. Tais temáticas podem 

ser percebidas ao se adentrar no universo ficcional de Clarice, seja na liberdade da 

construção dos diálogos, seja no relevo das angústias de suas personagens nos 

mementos de solilóquios. 

Assim, pensar o texto literário e refletir sobre o Ser e a Linguagem na 

literatura de Clarice Lispector são aspectos inerentes a um trabalho que 

aparentemente pode ser óbvio, mas que, na verdade, demanda imensa coragem 

porque pode correr-se o risco de não alcançar o propósito desejado, uma vez que a 

escritora foi considerada (e ainda o é) por muitos críticos como escritora ―difícil‖ e 

hermética. Talvez essa tão falada dificuldade deva-se ao fato de que nas obras de 

Clarice a linguagem desperta os mais variados sentimentos no leitor: surpresa, 

reflexão, identificação, êxtase, angústia, estranhamento, alegria... E é através dessa 

mesma linguagem que a todo o momento acontece uma nova descoberta e isso 

conduz o indivíduo a uma tomada de consciência de sua condição de ser humano, 

de sua existência, da existência do outro. Essa revelação mostra que na literatura 

clariciana a escrita é comprometida tanto com a Linguagem quanto com o Ser, logo, 

repleta de qualidade estética. 

No que tange à qualidade estética do homem, as obras de Clarice Lispector 

apresentam uma linha de estudos que passa pelas considerações apontadas por 

Friedrich Schiller (1963). Para esse poeta, a qualidade estética, no homem, é aquele 

bem que lhe permite a autodeterminação porque lhe proporciona a liberdade de 

fazer de si instrumento em constante evolução, em outras palavras, ser estético é 

fazer realizar em si e no coletivo a própria natureza do homem que é o apetite pela 

liberdade na qual reside a justeza do caráter humano, ainda que das escolhas 

sobrevenha o abandono. 

Tais proposições apresentadas por Schiller podem ser vistas na narrativa de 

Clarice Lispector Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, pois é uma 

construção na qual Clarice inicia seu discurso apresentando a personagem central 



11 

 

que irrompe de seu cotidiano como uma explosão existencial na busca do conhecer-

se. Loreley, uma professora primária cuja família se encontra em decadência, vive 

sozinha no Rio de Janeiro e passa por uma crise de identidade. A presença do 

outro, materializada pelo professor de filosofia Ulisses, parece responder em um 

primeiro plano à necessidade dessa busca, porém, aos poucos, o leitor vai 

percebendo que Ulisses apenas auxilia Loreley para o encontro do 

autoconhecimento. 

Dessas personagens emerge, na narrativa clariciana, a busca pelo saber, o 

que por sua vez é assustador. Isso pode ser observado a partir de um diálogo entre 

Loreley e Ulisses quando Loreley compreende porque muitos preferem a 

mediocridade, ou seja, o não saber. Ulisses era, para ela, o saber e, por isso, ele era 

o grande perigo: ―Ah, milhares de pessoas não têm coragem de pelo menos 

prolongar-se um pouco mais nessa coisa desconhecida que é sentir-se feliz e 

preferem a mediocridade. Ela se despediu de Ulisses quase correndo: ele era o 

perigo‖. (LISPECTOR, 1998, p. 73). 

 Observa-se com isso que esse perigo sentido por Loreley está associado ao 

que se pode compreender como a angústia do homem quanto à precariedade do 

conhecimento humano. Na narrativa, o não saber apresenta-se ainda em uma 

passagem em que Loreley está de frente para o mar: 

 

Aí estava o mar, a mais ininteligível das existências não-humanas. E ali 
estava a mulher, de pé, o mais ininteligível dos seres vivos. Como o ser 
humano fizera um dia uma pergunta sobre si mesmo, tornara-se o mais 
ininteligível dos seres onde circulava sangue. (LISPECTOR, 1998, p. 78). 
 

 

Ligada a essa necessidade humana, está a linguagem. Nesta perspectiva, 

cabe ressaltar que a escrita de Clarice Lispector apresenta uma reflexão interior e 

sugere a busca por uma saída. Diante disso, é possível notar que a narrativa de 

Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres não é construída de forma linear, pois o 

fluxo de consciência e o espaço marcado pela impressão individualizada da ação 

parecem conduzir para a tentativa de compreensão do sentido da vida. Tais 

apontamentos são explicitados por Alfredo Bosi (1997) ao se referir a Clarice 

 

O uso intensivo de metáfora insólita, a entrega ao fluxo da consciência, a 
ruptura com o enredo factual têm sido constantes do seu estilo de narrar [...] 
Há na gênese de seus contos e romances tal exacerbação do momento 



12 

 

interior que, a certa altura de seu itinerário, a própria subjetividade entra em 
crise.  O espírito perdido no labirinto da memória e da auto-análise, reclama 
um novo equilíbrio. Que se fará pela recuperação do objeto. Não mais na 
esfera do convencional do algo-que-existe-para-o-eu (nível psicológico), mas 
na esfera da sua própria e irredutível realidade. O sujeito só ―se salva‖ 
aceitando o objeto como tal; como a alma que, para todas as religiões, deve 
reconhecer a existência de um Ser que a transcende para beber nas fontes 
da sua própria existência. Trata-se de um salto do psicológico para o 
metafísico, salto plenamente amadurecido. (BOSI, 1997, p. 479). 

  

Dessa visão, Benedito Nunes procurou estudar teorias que pudessem 

iluminar a obra da escritora e encontrou nas proposições filosóficas de Martin 

Heidegger, Jean Paul Sartre e Soren Kierkegaard uma nova forma de se ler Clarice 

Lispector, mostrando novas perspectivas para a literatura brasileira. Na corrente 

proposta por Nunes é possível compreender a busca empreendida pela personagem 

Loreley de Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, pois, assim como outras 

narrativas de autoria dessa escritora, é uma obra que se aproxima da filosofia da 

existência, já que conhecer é o destino do homem, por isso ele recusa-se a ser 

apenas natureza. Essa reflexão existencial pode ser observada em passagens como  

 

Mais uma vez, nas suas hesitações confusas, o que a tranqüilizou foi o que 
tantas vezes lhe servia de sereno apoio: é que tudo o que existia, existia com 
uma precisão absoluta e no fundo o que ela terminasse por fazer ou não fazer 
não escaparia dessa precisão... (LISPECTOR, 1998, p. 18). 

 

Dessa passagem, pode-se inferir a presença do movimento contínuo de 

narração e suspensão sobre o qual a obra de Clarice é construída. Isso cria um 

efeito misto de realidade banal do cotidiano doméstico com o insólito gerado pela 

metamorfose imaginativa. Assim, nessa dupla articulação a história vai criando-se 

por espaços abertos e por canais de comunicação com o eu profundo da 

subjetividade. À medida que a comunicação vai adensando-se, a busca ontológica 

transforma-se em uma angústia severa diante do mundo, das coisas e de si mesma. 

Logo, o tema da angústia é mais um ponto inerente à obra de Clarice, e, por 

conseguinte, à filosofia da existência. 

 No percurso da narrativa, essa angústia é metaforizada por diversas 

transcendências contínuas, que resgatam o passado e espelham uma explosão dura 

do presente. O conhecimento, marcado pela interiorização da consciência, vai 

estabelecendo-se como uma mola propulsora da busca de identidade. 



13 

 

No texto clariciano aparecem também reflexões acerca da dor, das faltas 

humanas, do prazer, da felicidade. Assim, torna-se imprescindível que a obra seja 

lida sob a perspectiva freudiana. Sigmund Freud apresenta o conceito de felicidade, 

tendo em vista o funcionamento do psiquismo humano e as exigências impostas 

pela civilização. Na acepção do psicanalista, a felicidade liga-se ao programa do 

princípio do prazer, ou seja, a meta é obter prazer e evitar o desprazer. Esse tema 

aparece em Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres através da conduta da 

personagem Loreley que habituada a viver apenas com dor, buscava aprender a 

viver com prazer. 

Assim, utilizando a obra de Clarice será possível perceber que o princípio do 

prazer, apresentado por Freud, concerne a um programa irrealizável por limitações 

são só culturais como também psíquicas. Para o psicanalista, o psiquismo está 

constituído de tal forma que almeja o estado zero de tensão e a cultura, para 

preservar a vida em comunidade, limita a realização das pulsões, acarretando 

sofrimento ao homem. Então, Freud constata que a felicidade é uma meta 

inalcançável, porém afirma que o homem pode obter alguma satisfação através de 

determinadas técnicas fornecidas pela civilização. Com isso, compreende-se que a 

busca de Loreley está relacionada a encontrar essas técnicas para se conseguir 

aprender a viver com prazer. 

Devido a tais considerações, a presente pesquisa propõe um estudo acerca 

do romance Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres com o objetivo de traçar 

um caminho no que tange à linguagem empregada por Clarice de forma a 

proporcionar um esboço sobre a existência do Ser a partir da perspectiva 

apresentada pela personagem Loreley. Assim, para se alcançar tal propósito, esta 

pesquisa está dividida em quatro capítulos – além da introdução e considerações 

finais - nos quais se encontram as seguintes abordagens: o primeiro capítulo é 

construído a partir da busca de uma identificação do que é o texto literário. Para 

isso, ele ficou subdivido em uma sequência que apresenta exposições acerca da 

função do texto literário, da construção da personagem literária, da linguagem 

literária, da configuração do romance e da forma de como se aplica a teoria do 

romance à obra de Clarice apresentada para estudo. Para que tais estudos fossem 

realizados, fez-se necessária a utilização de teóricos como Antônio Candido, Alfredo 

Bosi, Jean Paul Sartre, Umberto Eco, Roland Barthes, Anatol Rosenfeld, Beth Brait, 



14 

 

Marisa Lajolo, Friedrich Schiller, Benedito Nunes, Martin Heidegger, Massaud 

Moisés, Arcângelo Buzzi e Georg Lucáks. 

O segundo capítulo foi dedicado a estudos acerca da construção da 

linguagem de Clarice Lispector. A subdivisão ficou marcada com considerações sob 

a forma como a escritora tece a linguagem e de como ela se faz reveladora nas 

narrativas. Nessa parte foi indispensável a utilização de Olga de Sá, Marth Robert, 

Friedrich Schiller, Martin Heidegger, Arcângelo Buzzi, Hans Robert Jauss, João da 

Penha, Wolfgang Iser, Wittgenstein, Assis Brasil. 

O terceiro capítulo ocupa-se de uma abordagem existencial sobre o Ser. 

Nessa parte a subdivisão foi dirigida pelos filósofos existencialistas Martin Heidegger 

(pela abordagem acerca da autenticidade do Ser) e Jean Paul Sartre (pela 

abordagem acerca da escolha, má-fé e liberdade do Ser). Para a aplicação dessas 

concepções filosóficas à narrativa de Clarice Lispector o capítulo é finalizado com as 

considerações sobre o descortinamento da personagem Loreley à luz das teorias 

desses pensadores. 

O último capítulo (quarto) apresenta, com maiores aprofundamentos, estudos 

acerca do silêncio da linguagem apresentado por Clarice na construção de Uma 

Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres e da forma como essa linguagem, 

aparentemente muda foi essencial para a construção da personagem central 

(Loreley), proporcionando um estudo acerca da existência humana espelhada nessa 

personagem. Assim, é um capítulo que apresenta seções dedicadas ao silêncio 

como linguagem, à condição humana vista sob a perspectiva schopenhauriana e 

freudiana, ao estado de falta e estado de graça inerentes à existência humana e 

pelas considerações sobre o erotismo humano à luz de George Bataille e Sigmund 

Freud. Somados a essas teorias, acrescem-se Olga de Sá, Charles Sanders Pierce 

e S. Kovadlof. Na sequência é apresentada a última parte do desenvolvimento do 

presente estudo que é constituído das conclusões a que se chegou após esta 

pesquisa. 

Da narrativa de Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres é possível 

depreender que se trata de uma obra cuja construção ocupa-se do mais belo tema 

acerca da existência humana: o conhecer a si mesmo. Logo, está intrínseca à busca 

pelo conhecimento, ao risco de uma apaixonada pesquisa existencial no plano da 

comunicação. Remete à compreensão do ser no mundo na medida em que trata do 



15 

 

eu que precisa do outro além de configurar-se como um exercício metalinguístico por 

associar-se ao trabalho do escritor que não existe sem o público, sem o leitor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

2 O TEXTO LITERÁRIO 

 

 A discussão acerca da concepção e função da literatura tem sido, durante 

anos, motivo de estudos e reflexões. Na busca de uma conceituação, por mais que 

se tenha sabido que todo texto literário pressupõe um leitor, observa-se que em 

cada época são atribuídas à literatura, natureza e funções diferentes condizentes 

com a realidade cultural. Mas, antes de associar a literatura à sociedade, faz-se 

necessário considerar as observações apontadas por Antonio Candido, 

especialmente a partir dos questionamentos: ―qual a influência exercida pelo meio 

social sobre a obra de arte?... qual a influência exercida pela obra de arte sobre o 

meio?‖. (CANDIDO, 2006, p.22). 

 Candido parte dessas reflexões para mostrar que não há a influência de uma 

sobre a outra e sim a relação de complementaridade, ou seja, uma completa a outra. 

Com isso, nota-se que a arte é a expressão da sociedade e que a literatura é 

também um produto social. Para Candido, o escritor transforma aquilo que passa por 

ele, combinando a realidade que absorve com a própria percepção e, nessa 

combinação, devolve ao mundo uma interpretação própria e subjetiva. Dessa forma, 

a arte passa a ser social em dois sentidos: receptivo e expressivo.  Quanto a isso, 

Candido afirma que a obra de arte 

 

depende da ação de fatores do meio, que se exprimem na obra em graus 
diversos de sublimação; e produz sobre os indivíduos um efeito prático, 
modificando a sua conduta e concepção do mundo, ou reforçando neles o 
sentimento dos valores sociais. Isto decorre da própria natureza da obra e 
independe do grau de consciência que possam ter a respeito os artistas e os 
receptores de arte.  
[...] 
Assim, a primeira tarefa é investigar as influências concretas exercidas pelos 
fatores socioculturais. É difícil discriminá-los, na sua quantidade e variedade, 
mas pode-se dizer que os mais decisivos se ligam à estrutura social, aos 
valores e ideologias, às técnicas de comunicação. O grau e a maneira por 
que influem estes três grupos de fatores variam conforme o aspecto 
considerado no processo artístico. Assim, os primeiros se manifestam mais 
visivelmente na definição da posição social do artista, ou na configuração de 
grupos receptores; os segundos, na forma e conteúdo da obra; os terceiros, 
na sua fatura e transmissão. Eles marcam, em todo o caso, os quatro 
momentos da produção, pois: a) o artista, sob o impulso de uma necessidade 
interior, orienta-o segundo os padrões da sua época, b) escolhe certos temas, 
c) usa certas formas e d) a síntese resultante age sobre o meio. (CANDIDO, 
2006, pp 30-31). 
 
 



17 

 

 Ao observar essas palavras é possível notar que, mesmo o artista estando 

munido de um arsenal oriundo da própria civilização para tematizar e formar sua 

obra, a arte pressupõe algo mais amplo que as vivências do artista. 

Complementando esse pensamento, Candido faz uma distinção entre arte de 

agregação e arte de segregação: 

 

A primeira se inspira principalmente na experiência coletiva e visa a meios 
comunicativos acessíveis. Procura, neste sentido, incorporar-se a um sistema 
simbólico vigente, utilizando o que já está estabelecido como forma de 
expressão de determinada sociedade. A segunda se preocupa em renovar o 
sistema simbólico, criar novos recursos expressivos e, para isto, dirige-se a 
um número ao menos inicialmente reduzido de receptores, que se destacam, 
enquanto tais, da sociedade. (CANDIDO, 2006, p. 33). 
 
 

 Observa-se com isso que a arte literária é uma criação sempre a fazer-se, é 

uma criação que está além do que é vivido. Nesse sentido, ao se tomar o autor, a 

obra e o público como os três principais elementos que fundamentam a criação 

artística, chega-se novamente às concepções que Candido aponta ao analisar como 

a sociedade define a posição e o papel do artista; como a obra depende de recursos 

técnicos para expor os valores propostos e de que maneira se configura o público. 

Para apresentar esses aspectos, é o próprio Candido que afirma a relação entre 

sociedade e arte como uma via de mão dupla. Para ele  

 

 a atividade do artista estimula a diferenciação de grupos; a criação de obras 
modifica os recursos de comunicação expressiva; as obras delimitam e 
organizam o público. Vendo os problemas sob esta dupla perspectiva, 
percebe-se o movimento dialético que engloba a arte e a sociedade num 
vasto sistema solidário de influências recíprocas. (CANDIDO, 2006, p. 34). 
 
 

 Ampliando a reflexão acerca de um conceito para o texto literário, chega-se à 

percepção de que a obra literária é para o leitor. Esse ser para o leitor significa que a 

obra literária é um potencial de sentidos múltiplos a serem fruídos, valorados e 

interpretados. Em A Interpretação da Obra Literária, Alfredo Bosi diz que ―A palavra 

que eu leio... na sua ingrata renitência sobre a página do livro, desafia-me com a 

pergunta da Esfinge. A resposta pode variar ao infinito, mas o enigma é sempre o 

mesmo: o que eu quero dizer?‖ (BOSI, 1988, pp.274-275) Disso infere-se que a 

estratégia discursiva para a criação do texto literário exige que o leitor vá além do 

que está escrito. É necessário compreender a potência que a linguagem possui para 



18 

 

criar o universo simbolizante do discurso, ou seja, exige que o leitor construa, 

através das possibilidades semânticas, a questão crucial do que o texto quer dizer; 

construa a interpretação. Quanto à estratégia discursiva, nota-se então que a obra 

prevê um tipo de leitor capaz de fazê-la funcionar através do processo de leitura. 

Conforme afirma Jean Paul Sartre, 

  

O objeto literário é estranho pião, que só existe em movimento. Para fazê-lo 
surgir, é necessário um ato concreto, que se chama leitura, durável enquanto 
a leitura durar. Fora daí, há apenas traços negros sobre o papel. [...] Ler 
implica prever, esperar. Prever o fim da frase, a frase seguinte, a outra 
página; esperar que elas confirmem ou infirmem essas previsões; a leitura se 
compõe de uma quantidade de hipóteses, de sonhos seguidos de despertar, 
de esperanças e decepções; os leitores estão sempre adiante da frase que 
leem, num futuro apenas provável, que em parte se desmorona e em parte se 
consolida à medida que a leitura progride, um futuro que recua de uma 
página a outra e forma o horizonte móvel do objeto literário. (SARTRE, 1993, 
p. 35-36). 
 
 

 Seguindo o pensamento sartriano, Umberto Eco esclarece que faz parte do 

processo de leitura do texto literário o leitor supor um autor-modelo, deduzindo-o na 

estratégia textual mediante o que está presente no texto como enunciado. O que vai 

interessar ao leitor não são as declarações do autor empírico sobre as suas 

intenções, mas as intenções contidas nos enunciados. Em seu livro Seis passeios 

pelos Bosques da Ficção, Eco caracteriza o autor-modelo ―uma estratégia narrativa, 

um conjunto de instruções que nos são dadas passo a passo e que devemos seguir 

quando decidimos agir como o leitor-modelo‖ (ECO, 1994, p. 21). 

 Nota-se com isso que a concepção do texto literário existe mediante o ato de 

ler, exercido por um agente competente, dotado de características culturais, 

psíquicas, morais, ideológicas, linguísticas, capaz de decifrar o texto. O autor-

modelo é uma estratégia textual e somente quando o leitor tiver compreendido ou 

começado a compreender o que o autor espera dele é que se tornará um leitor-

modelo. O autor-modelo pode estar mais ou menos explícito no texto, entretanto ao 

identificá-lo é que se dá a decodificação/interpretação da obra literária. 

 A relação autor-modelo e leitor-modelo está diretamente ligada ao texto como 

objeto de prazer. Para se chegar a esse prazer da leitura é necessário ir ao texto, 

buscando seus intervalos, movimentos, deslizamentos. Roland Barthes, no ensaio O 

Prazer do Texto, diz que é condição para o exercício da leitura de um escritor 

moderno ―pastar, aparar com minúcia, redescobrir‖ (BARTHES, 1987, pp. 19-20). 



19 

 

Isso significa que, para Barthes, a análise textual pode discorrer pelos textos da 

fruição ou do prazer, pois para ele enquanto o texto de prazer é o texto que vem da 

cultura, o texto da fruição é aquele que vai colocar o leitor em total desconforto. 

Sobre isso o crítico diz que 

 

Se aceito julgar um texto segundo o prazer, não posso ser levado a dizer: 
este é bom, aquele é mau. Não há quadro de honra, não há crítica, pois esta 
implica sempre um objetivo tático, um uso social e muitas vezes uma 
cobertura imaginária. Não posso dosar, imaginar que o texto seja perfectível, 
que está pronto a entrar num jogo de predicados normativos  
[...] 
Texto de prazer: aquele que contenta, enche, dá euforia; aquele que vem da 
cultura, não rompe com ela, está ligado a uma prática confortável da leitura. 
Texto de fruição: aquele que põe em estado de perda, aquele que 
desconforta (talvez até um certo enfado), faz vacilar as bases históricas, 
culturais, psicológicas, do leitor, a consistência de seus gostos, de seus 
valores e de suas lembranças, faz entrar em crise sua relação com a 
linguagem. (BARTHES, 1987, pp. 20-21-22). 
 
 

 Pelas observações colocadas por Barthes, nota-se que o texto da fruição é 

aquele que produz no leitor o levantar de cabeça, a busca, a modificação, a 

inquietação devido a sua atividade criadora desinteressada a qual goza da 

existência estética dentro de um mundo imaginário, projetado além da expressão 

verbal. Esse tipo de texto não proporciona ao leitor palavras que possam defini-lo, 

ele é apenas sentido. São essas sensações harmônicas indispensáveis ao texto 

literário, à conceituação do texto literário.  

 Ao se ter como referência as teorias apresentadas acima é possível 

compreender o estudo desenvolvido por Olga de Sá acerca da produção literária de 

Clarice Lispector cuja escrita apresenta som e cor, proporcionando que o leitor 

adentre no universo de suas personagens e compreenda-o a ponto de, por vezes, 

identificar-se nesses seres ficcionais. Isso porque ―Clarice Lispector explora com 

admirável sabedoria o seu incidente e cria, com ele, desde o princípio, um clima de 

mistério, de inexorabilidade, de solidão, angústia, medo, força inútil e desânimo (...)‖ 

(SÁ, 1979, p. 28). Tais sentimentos desenvolvidos nas narrativas claricianas são 

inerentes à condição humana, logo, o leitor está mais propício a trazer a ficção de 

Clarice a sua realidade existencial. 

 Esse transporte da ficção para a realidade proporcionado pelas narrativas de 

Clarice é possível porque, segundo Assis Brasil ―Ambiente e personagem passam a 



20 

 

não ter uma feição puramente descritiva, mas subjetiva, interiorizada e por isso mais 

autêntica em relação a um mundo criado‖ (BRASIL apud Sá, 1979, p. 59). 

 

2.1- A Literatura e sua função 

  

 Ao considerar a concepção de Barthes de que o texto da fruição é aquele que 

faz vacilar as bases históricas, culturais e psicológicas do leitor, entra-se em um 

conceito de literatura apontado por Antonio Candido de que 

  

A arte, e, portanto a literatura, é uma transposição do real para o ilusório por 
meio de uma estilização formal da linguagem que propõe um tipo arbitrário de 
ordem para as coisas, os seres, os sentimentos. Nela se combinam um 
elemento de vinculação à realidade natural ou social, e um elemento de 
manipulação técnica, indispensável à sua configuração, e implicando em uma 
atitude de gratuidade. (CANDIDO, 1972, p. 5).   

 
 

 Nota-se que para Candido a literatura tem como uma das funções a 

representação do real e é exatamente a manipulação técnica da linguagem que vai 

determinar a classificação de uma obra como literária ou não.  

Para Marisa Lajolo é também a linguagem o elemento determinante para a 

classificação de uma obra como sendo literária 

 

É  a relação que as palavras estabelecem com o contexto, com a situação de 
produção da leitura que instaura a natureza literária de um texto. Assim, não 
se pode falar numa distinção apriorística entre linguagem literária e, por 
exemplo, linguagem coloquial. O que torna qualquer linguagem isto ou aquilo 
é a situação de uso. A linguagem parece tornar-se literária quando seu uso 
instaura um universo, um espaço de interação de subjetividade (autor e leitor) 
que escapa ao imediatismo, à predictibilidade e ao estereótipo das situações 
e usos da linguagem.  (LAJOLO, 1994, p. 38). 

 
 

 Pelas considerações de Candido e Lajolo, pode-se inferir que a função 

exercida pela linguagem é de suma importância para que uma obra seja tida como 

obra de arte literária. Retomando a concepção literária como ligada à demonstração 

do real, nota-se que ela assume algumas funções que atuam diretamente no homem 

e depois se volta para sua formação enquanto fruidor dessa arte. Antonio Candido 

em sua obra A Literatura e a Formação do Homem identifica três funções exercidas 

pela literatura que irão classificá-la como humanizadora. 



21 

 

 A primeira função apontada por Candido é a chamada função psicológica por 

estar ligada à capacidade e à necessidade que o homem tem de fantasiar. Contudo, 

as fantasias expressas pela literatura têm sua base na realidade e é por essa 

ligação com o real que se chega à segunda função que á a formadora. A literatura 

forma porque atua como instrumento de educação uma vez que exprime realidades 

que a ideologia dominante tenta esconder. É o próprio Antonio Candido que afirma 

 

A literatura pode formar; mas não segundo a pedagogia oficial. [...]. Longe de 
ser um apêndice da instrução moral e cívica, [...], ela age com o 
impacto  indiscriminado da própria vida e educa como ela. [...]. Dado que a 
literatura ensina na medida  em que atua com toda a sua gama, é artificial 
querer que ela funcione como os manuais de virtude e boa conduta. E a 
sociedade não pode senão escolher o que em cada momento lhe parece 
adaptado aos seus fins, pois mesmo as obras consideradas indispensáveis 
para a formação do moço trazem freqüentemente aquilo que as convenções 
desejariam banir. [...]. É um dos meios por que o jovem entra em contato com 
realidades que se tenciona escamotear-lhe. (CANDIDO, 1972, p. 805). 

 

 
 Com essa afirmação de Candido, é possível perceber o poder que tem a 

literatura de atuar na formação do indivíduo, pois este, através da fruição da arte 

literária, tem suas características moldadas. Contudo, é preciso ressaltar que a 

literatura ―não corrompe nem edifica, mas humaniza em sentido profundo, porque faz 

viver‖ (CANDIDO, 1972, p. 806). Com isso chega-se à terceira função denominada 

função social. Ela é social porque possibilita que o indivíduo reconheça a realidade 

que o cerca quando se transporta para o mundo ficcional. É claro que o leitor não 

participa da realidade construída pela obra literária na qual pairam os personagens, 

principalmente porque a obra não é objeto de alienação. Mas o leitor pode integrar-

se ao universo vivencial das personagens, não como sendo sua realidade e sim 

como uma maneira de compreender que ali está uma cultura diferente daquela da 

qual participa e que nem por isso impossibilita a incorporação da realidade da obra 

às suas experiências pessoais. Por outro lado há também a possibilidade de ocorrer 

a identificação com a obra, já que esse universo ficcional pode também ser lido a 

partir da realidade do leitor. 

Esse pensamento acerca da gratuidade como elemento da estética aplicado à 

literatura pode ser percebido nos estudos apontados pelo poeta alemão Friedrich 

Schiller quando trata da estética como um mecanismo para a educação da 

humanidade. Na obra Cartas Sobre a Educação Estética da Humanidade (1963), o 



22 

 

poeta diz que o homem é formado, integralmente, pelo pensamento e sensibilidade. 

Enquanto a sensibilidade é passiva o pensamento, tal qual a vontade, é ativo. Então, 

como a meta da formação humana é passar da sensibilidade à racionalidade, é na 

educação estética que o homem encontra instrumentos para o seu pleno 

desenvolvimento. 

 Isso significa que a estética tem uma importância fundamental, já que ela será 

responsável pelo equilíbrio humano. Tal equilíbrio é conseguido porque a estética 

trabalha com as sensações uma vez que se ocupa da maneira como a obra de arte 

vai tocar o sujeito, ou seja, mexer com as sensações do sujeito.  

No contato com a arte, não existe o domínio de uma força sobre a outra, pois 

é um momento no qual o homem é livre tanto das determinações da razão quanto da 

sensibilidade. A arte, em sua gratuidade, tem a função de tornar o sujeito humano e 

conferir-lhe caráter social. Isso porque, para o poeta, o caminho para o intelecto 

deve ser aberto pelo coração e a educação estética é paz de formar o sentimento, 

favorecer o conhecimento e aperfeiçoar o saber (SCHILLER, 1963). 

Em acordo com as funções da literatura apresentadas por Antonio Candido e 

Schiller, nota-se que as produções de Clarice estão em harmonia com as funções 

das quais se vale o texto literário surgindo, assim, como texto da fruição. Isso pode 

ser comprovado a partir uma análise de Massaud Moisés quando o teórico vincula a 

cosmovisão de Clarice à Fenomenologia e ao Existencialismo. Tal análise abrange 

os contos de Laços de Família e de A Legião Estrangeira dentro das seguintes 

observações: 

As personagens são destituídas de imaginação ou vida interior profunda, 
atentas ao ir sendo diário. Refletem unicamente sobre o que sentem, e seu 
diálogo interior se reduz à mentalização das sugestões sensoriais. Quando, 
num momento privilegiado, veem o universo, esta visão é ingênua e sentem-
se gratas por retornarem à realidade banal. (...) A contista registra a 
espessura trágica do cotidiano de vidas inermes. Ela as vê como seres 
afogados na banalidade. A introspecção é dela, não das personagens. (...) 
Constituem mais modos de ser ou situações-paradigmas do homem no 
mundo, que representações ficcionais de pessoas reais. (...) Decorre daí a 
semelhança entre os monólogos interiores e o diálogo do eu para si mesmo, 
aparentemente endereçados a um outro, por sua vez centrado na elocução 
do seu drama existencial. Apesar disso o projeto existencial destas 
personagens é sempre um projeto linguístico. O ir-sendo existencial se revela 
e se constrói por meio de palavras. (...) O viver das personagens significa 
inconsciência, respeito pelo oculto do ser. (...) O tom bíblico característico de 
alguns contos, e música de fundo de outros, expressa uma das possíveis 
saídas para a náusea existencial, que acompanha a descoberta de que o 
homem ignora a própria razão de viver e é condenado a uma solidão 
incurável. (...) Cumpre, desse modo, o destino mais alto da obra de arte: 



23 

 

ensina-nos a ver e a compreender o mundo e os seres que nos cercam 
(MOISÉS apud SÁ, 1979, pp. 47-49). 

 

 Ainda observando a relação que a obra de arte estabelece com a formação 

do homem, cabe ressaltar as considerações de Jean Paul Sartre em sua obra Que é 

Literatura. Para o pensador a realidade humana é desvendante: ―Cada uma de 

nossas percepções é acompanhada da consciência de que a realidade humana é 

desvendante, isto quer dizer que através dela há o ser ou que o homem é o meio 

pelo qual as coisas se manifestam‖ (SARTRE, 1993, p.33). Isso quer dizer que se é 

através da consciência do homem que as coisas se manifestam, é então a sua 

presença no mundo que multiplica a relação entre elas. Logo, a principal motivação 

para a criação artística é, para Sartre, o desejo que o homem tem de se sentir 

essencial em relação á coisa criada. 

 Assim, esse pensamento sartriano, somado às considerações apontadas por 

Schiller, Candido e Lajolo, só poderá creditar à literatura seu verdadeiro valor e, por 

isso, sua grande função, se for concedida a ela toda importância que lhe cabe, bem 

como um esforço de interpretação e compreensão de seu significado mais correto. 

Isso porque quanto mais próximo o receptor do texto literário estiver das habilidades 

culturais previstas para o leitor-modelo, mais será capaz de exercer um papel ativo 

na decodificação do texto. 

 Somadas todas as considerações apontadas acima, especialmente o estudo 

desenvolvido por Massaud Moisés, nota-se que a narrativa Uma Aprendizagem ou o 

Livro dos Prazeres apresenta características inerentes à função da literatura dentro 

da sociedade. Isso porque, segundo Benedito Nunes,  a criação das personagens 

nos romances de Clarice Lispector, tem a existência como ―fonte substancial de 

todos os conflitos interpessoais que se apresenta, infiltrando-se no cotidiano, 

produzindo a retração da personalidade social‖ (NUNES, apud SÁ, 1979, p. 51). 

 Dessa forma, é possível perceber o leitor como um executante, um intérprete, 

pois é através da leitura que o objeto literário encontra sua efetividade. Em termos 

essencialmente sartrianos, a leitura coloca a essencialidade do sujeito e a do objeto. 

O objeto, ao impor-se com suas estruturas próprias, é rigorosamente transcendente 

ao leitor e este, por ser necessário à plena existência da obra, transcende-a. Em 

acordo com a estética da recepção, a historicidade do receptor é qualificada como 

essencial na composição da obra literária, pois o leitor constitui-se em função da sua 



24 

 

história e do lugar que ocupa no sistema social. É esse um aspecto fundamental à 

produção literária de Clarice Lispector, pois é quase impossível não entrar em um 

estado de choque provocado pela descoberta ao se deparar com alguma narrativa 

dessa escritora. 

 Com uma produção literária que coloca personagens em situações, em 

momentos psicológicos, em flagrantes de existência, Clarice em Uma Aprendizagem 

ou o Livro dos Prazeres apresenta a personagem Loreley com o desejo represado, 

com sede de liberdade e de expressão, com uma inquietação, com a dor de existir. 

Assim, tem-se nesse romance aquilo que Schiller apresentou em Cartas Sobre a 

Educação Estética da Humanidade quando faz uma abordagem sobre a dinâmica 

entre os dois movimentos essenciais do homem: sensibilidade e razão. Na obra de 

Clarice é possível observar uma narrativa que atinge a essência do Ser, uma vez 

que deixa o leitor em alerta, permitindo-lhe fazer questionamentos profundos que 

ultrapassam o cotidiano e o superficial da língua, possibilitando assim uma 

percepção desautomatizada da vida. Logo, esse objeto (o romance de Clarice) com 

todas as suas características é apreendido pelo leitor de forma prazerosa 

possibilitando que se faça o percurso apontado por Schiller que é ir do sensível ao 

racional. Isso porque Clarice leva ao extremo o jogo da linguagem. Esse jogo não se 

refere ao jogo com palavras, ao jogo verbal e sim à capacidade que a escritora tem 

de unir a sensibilidade à inteligência as quais derivam da liberdade criadora. O jogo 

proposto pela romancista é aquele que desprende o leitor da realidade para 

introduzi-lo em uma nova dimensão que é o gosto estético, ou seja, o prazer 

estético, o Belo. Assim, pode-se afirmar que o jogo proposto no romance de Clarice 

é o jogo estético que produz no leitor um conjunto de sensações. 

 Para Schiller (1963) a obra de arte, ao ser recebida pelo sujeito, toca esse 

sujeito. Assim, a funcionalidade do belo (nesse caso o texto literário) está no fato de 

o objeto adequar-se à apreensão mental e emocional. Dessa forma, ao se fazer a 

apreensão do objeto pelos sentidos, chega-se à reflexão e é nesse momento que se 

atinge a sensação prazerosa. Seguindo o pensamento de Schiller é possível 

compreender mais uma função da obra de arte, logo, do texto literário: que é exercer 

um papel articulador entre o estado passivo da sensibilidade e o estado ativo do 

pensamento, ou seja, manter o equilíbrio entre emoção e razão e, dessa forma, 

formar o homem em sua totalidade. É o próprio Schiller quem diz que 



25 

 

 

Todas as coisas que de algum modo possam ocorrer no fenômeno são 
pensáveis sob quatro relações  diferentes. Uma coisa pode referir-se 
imediatamente a nosso estado sensível (nossa existência e bem-estar); esta 
é sua índole física. Ela pode, também, referir-se a nosso entendimento, 
possibilitando-nos conhecimento: esta é sua índole lógica. Ela pode, ainda 
referir-se a nossa vontade e ser considerada como objeto de escolha para um 
ser racional: esta é sua índole moral. Ou, finalmente, ela pode referir-se ao 
todo de nossas diversas faculdades sem ser objeto determinado para 
nenhuma isolada entre elas: esta é sua índole estética. Um homem pode ser-
nos agradável por sua solicitude; pode, pelo diálogo dar-nos o que pensar, 
pode incutir respeito pelo seu caráter; enfim, independentemente de tudo e 
sem que tomemos em consideração alguma lei ou fim, ele pode aprazer-nos 
na mera contemplação e apenas por seu modo de aparecer. Nessa última 
qualidade julgamo-lo esteticamente. Existe, assim, uma educação para a 
saúde, uma educação do pensamento, uma educação para a moralidade, 
uma educação para o gosto e a beleza. (1963, p. 107). 

 

 Nota-se com isso que, para Schiller, o conhecimento do sujeito irrompe a 

partir do objeto que lhe é apresentado, ao qual são seguidos os juízos da lógica, da 

moral e da estética. Logo, o homem, sob o conceito do poeta, vive em contínua 

construção, já que busca a perfeição. Por mais que ele esteja aprisionado à sua 

ignorância, ele é evocado, pela sua natureza racional, a sair da imanência do Nada 

para a transcendência de tudo, tornando-se uma divindade em si mesma na busca 

de sua plenitude duradoura. 

 Um exemplo dessa busca pode ser observado na obra de Clarice Lispector  

proposta para este estudo Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, a partir da 

personagem Loreley que ―na sua ignorância animal ela não sabia sequer como, 

estava cansada do esforço de animal libertado‖. (LISPECTOR, 1998, p. 08). 

 Benedito Nunes na obra O Dorso do Tigre afirma que a moderna filosofia da 

linguagem acrescenta às concepções estéticas literárias 

 

 o jogo estético que suspende ou neutraliza, por meio da imaginação, a 
experiência imediata das coisas, dá acesso a novas possibilidades, a 
possíveis modos de ser que, jamais coincidindo com um aspecto determinado 
da realidade, ou da existência humana, revelam-nos um mundo em sua 
complexidade e profundeza. Quando consumado através da linguagem, como 
criação literária, o jogo estético pode tornar-se diálogo com o Ser. (NUNES, 
1969, p.130). 

 
  

 A essas considerações apontadas por Nunes é possível acrescentar que a 

linguagem literária tem também a função de construir a ação verbal como reveladora 

do mundo. Então, ao se deparar com o romance de Uma Aprendizagem ou o Livro 



26 

 

dos Prazeres, de Clarice Lispector, o leitor estará em contato com um mundo que 

lhe será revelado, pois estará mediante a busca do autoconhecimento proposto pela 

personagem clariciana que, em suas atitudes, mostrará ao leitor o homem em 

constante formação, logo, poderá tirá-lo de sua passividade e coloca-lo mediante um 

dos maiores questionamentos metafísicos inerentes à condição humana, como se 

observa em: ―Eu existo, estou vendo, mas quem sou eu? ‖. (LISPECTOR, 1998, 

p.72). 

 Ao tomar esse romance de Clarice como exemplo da obra de arte reveladora 

do mundo é impossível não afirmar que a leitura do texto literário, por não ser uma 

operação mecânica, apresenta, através da linguagem, das palavras e do silêncio, a 

totalidade que vai compor o sentido da obra. E essa produção de sentido não é um 

dado literal, pois, na produção de sentido, uma palavra recorre a outra, esta a outra, 

num deslocar contínuo, constituindo, assim, o fazer literário. O campo da literatura, 

como toda arte, relaciona-se ao campo da mimese. E para que essa mimese 

aconteça, é necessário: um objeto passível de ser representado, um sujeito que a 

exerça, uma linguagem que a viabilize e um leitor que a receba. 

 

2.2- A personagem literária 

 

Um dos principais fundamentos da criação literária é a constituição de 

personagens. São as personagens que animam as histórias, que dão significado ao 

enredo. É um ser fictício concebido pelo autor, o qual orienta seus pensamentos, 

sentimentos e ações. Seja em obras narrativas ou dramáticas, é o autor quem 

confere a cada personagem um papel a ser cumprido, uma função a ser 

desempenhada, uma vontade a ser exercitada. É também característica da 

personagem representar uma ideia ou até mesmo várias, isso porque ela pode ser 

um ente único ou o retrato de um grupo de indivíduos com características 

semelhantes. 

 As personagens são, por assim dizer, os elementos ativos de uma narrativa, 

já que mesmo sendo seres fictícios, que vivem situações em certo tempo e espaço, 

garantem a concretização de um enredo, de um fato a ser contado. Ainda que as 

expressões existir e ficção possam ser vistas de forma paradoxal, Antonio Candido 

diz que  



27 

 

 

A personagem é um ser fictício, — expressão que soa como um paradoxo. De 

fato, como pode uma ficção ser? Como pode existir o que não existe? No 

entanto, a criação literária repousa sobre este paradoxo, e o problema da 

verossimilhança no romance depende desta possibilidade de um ser fictício, 

isto é, algo que, sendo uma criação de fantasia, comunica a impressão da 

mais lídima verdade existencial. Podemos dizer, portanto, que o romance se 

baseia, antes de mais nada, num certo tipo de relação entre o ser vivo e o ser 

fictício, manifestada através da personagem, que é a concretização deste. 

(CANDIDO, 2004, p. 55). 

 

 

 Nessa mesma veia de análise, Anatol Rosenfeld destaca que a personagem 

funciona como o elemento de identificação do leitor com o texto. Isso porque, para o 

autor, ―[...] a personagem é quem com mais nitidez torna patente a ficção, e através 

dela a camada imaginária se adensa e se cristaliza‖ (ROSENFELD; CÂNDIDO,  

2004, p. 21). 

 Essa nitidez proporcionada pela personagem apresenta-se na narrativa Uma 

Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres de Clarice a partir do momento em que, 

através da personagem Loreley é possível perceber o ser à procura de sua alma, 

sua essência que não se confunde com o seu eu. Essa busca se mostra 

especialmente nos momentos em que a personagem se interroga, como ―Eu existo, 

estou vendo, mas quem sou eu?‖ (LISPECTOR, 1998, p. 131). 

 Outra autora que defende a ideia de encarar a personagem como um ser 

fictício é Beth Brait. Para ela ―[...] ao encarar a personagem como ser fictício, com 

forma própria de existir, os autores situam a personagem dentro da especificidade 

do texto, considerando a sua complexidade e o alcance dos métodos utilizados para 

apreendê-la‖ (BRAIT, 2006, p. 51).  

 É possível perceber com essas observações que tanto a personagem 

depende da história em que está inserida para existir quanto essa mesma história 

depende da personagem para existir.  

 Assim, são os seres ficcionais que dão credibilidade ao texto. Eles são 

resultados de uma construção linguística e mesmo que não existam fora do papel, 

são a eles que o autor dá a voz para expressar a sua visão de mundo. Quando 

Clarice cria Lorely em sua busca do autoconhecimento ela, além de mostrar a obra 

literária cumprindo seu papel social, apresenta também sua habilidade em criar um 



28 

 

ser fictício capaz de fazer com que o leitor se reconheça no texto literário, já que é 

uma personagem ligada à visão existencial de mundo da escritora. 

  Com relação ao processo de criação do ser fictício, Beth Brait afirma que 

―[...] a materialidade desses seres só pode ser atingida através de um jogo de 

linguagem que torne tangível sua presença e sensível os seus movimentos‖ (BRAIT, 

2006, p. 53). Com isso a autora destaca a importância do trabalho linguístico para se 

criar uma personagem. Brait resume bem essa habilidade linguística quando diz que 

―A sensibilidade de um escritor, a sua capacidade de enxergar o mundo e pinçar nos 

seus movimentos a complexidade dos seres que o habitam, realizam-se na 

articulação verbal‖ (BRAIT, 2006, p. 67). 

Para um maior aprofundamento acerca da construção da personagem, faz-se 

necessário observar também o conceito de verossimilhança. É inegável que o 

narrador funciona como veículo de transmissão da história por meio da narração, 

mas é a personagem que é adotada pelo leitor, é nela que o leitor se ‗encarna‘ para 

‗viver‘ o romance. 

 O conceito da verossimilhança foi amplamente exemplificado por Beth Brait 

ao afirmar que a verossimilhança interna de uma obra pode ser estendida ao 

conceito de personagem. Contudo, não é por acaso essa afirmação, pois nenhuma 

personagem se torna verossímil dentro de sua realidade sem o esforço do autor:  

 

Se quisermos saber alguma coisa a respeito de personagens, teremos de 

encarar frente a frente a construção do texto, a maneira que o autor 

encontrou para dar forma às suas criaturas, e aí pinçar a independência, a 

autonomia e a vida desses seres de ficção‖. (BRAIT, 2006, p. 11). 

 

 Com relação à verossimilhança, Anatol Rosenfeld também apresentou suas 

considerações. Para o autor, a personagem é um ser fictício, mas por ser uma 

criação da fantasia, comunica a impressão de uma verdade existencial. Nessa 

impressão de verdade é que reside a relação entre o ser vivo e o fictício. Há entre 

ambos tanto diferença quanto afinidades e nesses aspectos é que está a 

importância para criar o sentimento de verdade que é a verossimilhança. O autor 

esclarece que: 

 

É precisamente o modo pelo qual o autor dirige o nosso ‗olhar‘, através de 

aspetos selecionados de certas situações, da aparência física e do 

comportamento – sintomático de certos estados ou processos psíquicos – ou 



29 

 

diretamente através de aspectos da intimidade das personagens – tudo isso 

de tal modo que também as zonas indeterminadas começam a funcionar – é 

precisamente através de todos esses e de outros recursos que o autor torna a 

personagem até certo ponto de novo inesgotável e insondável. 

(ROSENFELD, CÂNDIDO et al., 2004, p. 35-36). 

 

 Para Candido, esse conceito é mais complexo e múltiplo porque o romancista 

pode combinar os elementos de caracterização organizados segundo certa lógica de 

composição que cria a ilusão do ilimitado. Cada traço construído pelo autor adquire 

sentido de tal modo que a verossimilhança, o sentimento da realidade, depende da 

organização do contexto. Essa organização é o elemento decisivo da verdade dos 

seres fictícios, é o que os pode fazer mais atuantes que os próprios seres vivos. 

 

2.3- A linguagem literária 

 

 As primeiras considerações acerca da linguagem estão na afirmação de 

Heidegger de que a linguagem é a representação da coisa em si através da palavra. 

Isso pode ser confirmado com Benedito Nunes, ao dizer que ―Heidegger não pensa 

a linguagem como objetivação, mas como um dizer manifestante, como revelação da 

própria Palavra‖ (NUNES, 1999, p. 19). Nota-se com isso que, para o filósofo 

alemão,  as coisas em si existem independentes da linguagem, contudo é a 

linguagem que vai apresentar a coisa pela palavra. Logo, a palavra, nesse contexto, 

é uma unidade de expressão da apresentação daquilo que se quer demonstrar pela 

linguagem. Seguindo esse pensamento, Heidegger fala também da relação da 

linguagem com a poesia.  

Segundo Nunes, ao associar a linguagem à poesia, Heidegger afirma que a 

poesia é um instrumento que possibilita a linguagem e que perpassa a cultura como 

numa tecedura. A linguagem, no entanto, está muito além de ser uma simples 

matéria disponível para ser trabalhada pela poesia. Ela é a reveladora da coisa de 

que se fala. Conforme diz Heidegger (2003), a linguagem não é algo possuído por 

nós, ao contrário, é ela que nos possui.  

Complementando o pensamento acerca da importância da linguagem para as 

relações sociais e mais especificamente, para a construção da obra de arte, convém 

lembrar que para Arcângelo Buzzi ―A linguagem dá ao homem o poder de criar 

mundos fantásticos‖ (1972, BUZZI, 213). Com isso, é possível concluir que a 



30 

 

linguagem faz o jogo dos signos já que ela possibilita, aos indivíduos, o contato com 

a realidade e com múltiplas formas de convivência. Então, pode-se afirmar que a 

linguagem é expressiva, representativa, comunicativa, significativa. Buzzi afirma 

ainda que ―A linguagem testemunha a existência como liberdade‖ (1972, p.224). 

 E um estudo apresentado por Roland Barthes (1978) intitulado Aula, tem-se 

uma abordagem acerca do poder social que a linguagem possui: ―Esse objeto em 

que se inscreve o poder, desde toda eternidade humana, é: a linguagem – ou para 

ser mais preciso sua expressão obrigatória: a língua‖ (BARTHES, 1978, p. 12). Com 

isso Barthes mostra que todos estão aprisionados à linguagem uma vez que é nela 

que se enquadra o pensamento e, por isso, a manifestação de poder. Embora o 

teórico seja estudioso da linguagem e não da literatura, também tece suas 

considerações acerca de uma abordagem que pode auxiliar na concepção da 

linguagem literária. 

 Para Barthes, no caso da Literatura, a linguagem não é submetida ao poder 

porque não necessita de regras de estruturação para se fazer compreender como 

acontece com o uso da linguagem cotidiana que requer uma obediência. O autor do 

texto literário, ao fazer uso da linguagem, é livre para escolher e criar uma estrutura 

própria que proporcione a ele uma clara expressão de seus sentimentos e ideias. 

Assim, construindo o texto de acordo com seus próprios desejos, o escritor 

consegue que sua criação tenha um novo valor – passa da simples utilização 

comunicativa da linguagem a uma utilização artística, ou seja, chega-se a um novo 

poder. O poder assumido pela nova linguagem é um poder ligado ao novo valor 

artístico.  

 Na narrativa Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, Clarice coloca a 

construção da personagem Loreley no limiar do Ser e da linguagem e, na medida em 

que a linguagem se acumula, o ser se esvazia para depois de reconstruir através do 

silêncio. Isso pode ser observado nos diálogos intercortados pelo silêncio entre as 

personagens Loreley e Ulisses como em: ―Ficaram em silêncio muito tempo, um 

silêncio que não pesava‖ (LISPECTOR, 1998, p. 61). 

 Dessa forma, é possível afirmar que a linguagem literária assume aspectos de 

representação e demonstração. É também através da linguagem literária que 

escritores, como Clarice Lispector, colocam em questionamento a realidade; 

colocam o leitor em busca do autoconhecimento e do conhecimento do mundo. É 



31 

 

também através da literatura que se pode refletir sobre a própria língua com 

liberdade, pois a linguagem literária permite que as palavras assumam vida própria, 

com novas significações que não aquelas conferidas usualmente. 

 

2.4- A configuração do romance 

  

 Considerações acerca da constituição do romance passam, indiscutivelmente, 

pelos estudos apontados por Georg Lucáks em A Teoria do Romance. Nesse 

estudo, Lucáks tem como referência as epopeias clássicas gregas, utilizando-as 

como base para o estudo do romance moderno e fazendo um paralelo para que 

assim possa ser traçada a diferença entre essas duas formas de construção da arte 

literária . 

 Para Lucáks é o romance moderno quem vai substituir a epopeia na 

sociedade atual, já que as condições do mundo contemporâneo não mais permitem 

a construção de uma narrativa épica, caracterizada pela representação do herói 

coletivo e de conquistas de um povo. Isso porque o romance moderno está ligado á 

subjetividade do homem, à sua relação com  o mundo em que vive e às 

problemáticas que enfrenta dentro da realidade que o cerca. Se por um lado, o herói 

épico é essencialmente objetivo como representação de um povo, por outro, o herói 

romanesco é subjetivo e singular, em constante tentativa de reconciliação com o 

mundo e consigo mesmo. 

 Complementando essa definição apontada por Lucáks, Massaud Moisés diz 

que  

 

 o romance é uma visão macroscópica do Universo, em que o escritor procura 
abarcar o máximo possível com sua intuição. Por isso, convergem com ele os 
resultados das outras formas de conhecimento. A História, a Psicologia, a 
Filosofia, a Política, a Economia, etc., colaboram permanentemente e de 
vários modos para essa recriação do mundo. (MOISÉS, 1978, p. 98). 

 

 Ao unir os estudos de Lucáks a Massaud Moisés, nota-se que, para ambos, a 

forma romanesca de narrativa é resultado de forças histórico-filosóficas que vêm 

configurando as sociedades há alguns séculos, alimentando a subjetividade do 

homem ao mesmo tempo em que o distancia da totalidade do mundo. Isso mostra 

que a relação do indivíduo tornou-se centrada nele mesmo e em como ele se 

relaciona com a sociedade que o abraça. Enquanto o épico se detém nas ações, no 



32 

 

grandioso, o romanesco vislumbra as implicações das ações, o resultado das 

relações de forma a destacar o arrolamento solitário do sujeito dentro do todo 

material e social que o abarca. 

 Assim, segundo Lucáks,  a composição da vida do personagem na criação do 

romance distribui-se tanto  em partes isoladas quanto na combinação de partes que 

geram a totalidade. Isso quer dizer que o autor do romance, ao pensar que essa arte 

deva se caracterizar como um todo unificado, constrói suas partes de forma que elas 

tenham também sentido isoladas. Logo, para que as partes constitutivas do romance 

tenham maior autonomia, é necessário que haja uma preocupação maior com sua 

formulação, pois elas devem ser autossuficientes ao mesmo tempo em que sirvam à 

totalidade do romance. 

 Isso significa que a edificação do texto romanesco é bem mais complexa. Ela 

exige uma organização e estruturação de forma que as partes não excedam o 

conteúdo do romance e  extrapolem a totalidade através da criação de núcleos mais 

isolados que combinados.  

 Ainda sobre a construção romanesca, Lucáks afirma que, no romance, tudo o 

que é apresentado deve fazer parte da busca, influenciando a procura do herói, seja 

física ou psicologicamente, influenciando sua relação com o mundo e com sua 

aspiração da realidade. Nesse ponto aparece o herói problemático: um herói que 

está em construção, em processo de amadurecimento ao lidar com a realidade que 

o cerca. Isso ocorre porque todos os elementos – a ação, o espaço, o tempo, as 

personagens – relacionam-se diretamente às inquietações e aspirações do herói, 

pois esses elementos influenciam a linha condutora principal do romance marcada 

pela busca do protagonista. 

 Com isso, observa-se que a interioridade do herói problemático é o ponto-

chave do romance, pois é ela que vai ser influenciada pelas ações; é a relação do 

protagonista com o mundo e sua constante busca pela libertação, através da 

reconciliação, que vai permear as ações. Conclui-se com isso que o herói 

romanesco é problemático porque é incompleto, é inquieto e vive em constante 

conflito com o mundo. 

 A forma com a qual o romance se constrói apresenta sua totalidade em nível 

abstrato ao envolver reflexões sobre a natureza humana na medida em que observa 

a perspectiva do homem em relação ao mundo. Assim, a forma do romance se liga 



33 

 

estreitamente ao herói problemático por sua experiência sensível, na perspectiva 

empírica, uma vez que contribui para a construção da subjetividade do herói. 

 Contudo, é importante ressaltar que, embora seja edificado sobre o subjetivo, 

o romance parte da experiência, da objetividade para se chegar à abstração 

humana. É da relação do homem com a sua objetividade que nasce a subjetividade 

a qual permeará o desenrolar do romance, já que o romance fala das ações, mas 

apenas se elas refletirem subjetivamente no herói. 

 Finalizando as considerações de Lucáks, há as observações acerca do 

aspecto biográfico que a forma exterior do texto romanesco apresenta ao mostrar a 

relação do herói com o mundo de ideias que o cerca: o protagonista se tornará 

problemático a partir da relação com o contingente, ou seja, com o casual. O 

contexto moderno, por ser desvinculado da subjetividade humana e extremamente 

relacionado á objetividade material, dificilmente estará em sintonia com o homem. 

Assim, estando sujeito a uma realidade heterogênea, o herói enfrenta sua 

problemática a fim de reencontrar-se consigo mesmo, ou seja, sua jornada é seu 

processo de reconciliação, de busca. 

 O herói do romance aprende a partir de suas experiências e não tem o 

objetivo de se tornar completo: é a superação da realidade e a descoberta de um 

sentido a partir do vivido que lhe darão satisfação. É nesse plano que as conquistas 

se situam no nível do subjetivo. A extensão do romance se configura a partir da 

trajetória do herói: ao iniciar sua busca é começada a história que se estende até o 

momento em que ele atinge determinado nível de autoconhecimento que o deixa 

mais satisfeito. Logo, o início e o fim do romance correspondem a marco significativo 

da vida do herói. O que permeia a vida do herói, antes ou depois do recorte 

escolhido pelo romance somente é mencionado se influencia a história contada. 

 Mediante todas as considerações apontadas por Lucáks, observa-se que, 

mesmo falando da individualidade do herói e dos fatos a ela relacionados, o 

romance acaba por abrir-se às formas de lidar com a natureza humana. Mesmo que, 

no romance,  não se tenha a pretensão de elevar os heróis a um patamar superior, 

as reflexões perpassam pelas problemáticas do homem em geral, o que acarreta 

certa coletividade, refletida na representação do indivíduo. Assim, o romance fala do 

homem, na medida em que fala de um homem. 



34 

 

 Quanto à linguagem do romance, Massaud Moisés (1978) afirma que  o 

romance bem feito e bem escrito está no acordo entre o que o romancista diz e  o 

modo empregado para o dizer. Para estabelecer a definição da linguagem do 

romance, Moisés estabelece a relação entre a linguagem falada e a linguagem 

literária: 

 
Resta saber as relações entre a linguagem falada e a linguagem literária. 
Primeiro que tudo, entre ambas existe a distância que vai da linguagem 
falada à linguagem escrita. A primeira é livre, espontânea, obediente aos 
fluxos emocionais e ao estímulo do diálogo e dos acontecimentos, atenta a 
uma expressividade imediata em desrespeito  às regras da gramática 
normativa. A segunda, enquadra-se em leis mais ou menos rigorosas, visto a 
comunicação se operar com um leitor que só tem diante de si o texto; quem 
escreve precisa fazer-se entender por meio das palavras que usa, falto de 
todos os demais recursos da fala oral, os gestos, as pausas, as repetições, 
,etc. (MOISÉS, 1978,  p. 148). 

 

Observa-se com isso que o romance recria o mundo,  mas não o reproduz. 

Através da linguagem recria o falar, mas não reproduz o falar cotidiano. Assim, a 

linguagem do romance há de ser natural e apropriada às leis que o regem e não 

uma transcrição da linguagem diária.  

 

2.5 A teoria do romance aplicada a Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres 

 

 Ao se utilizar a narrativa Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres para se 

observar a construção do romance a partir das considerações apontadas por 

Lucáks, observa-se que há a perfeita representação do que é a produção da prosa 

romanesca. No romance clariciano há a temática da angústia e da dificuldade de 

relacionamento entre homem-mulher. O romance começa com uma vírgula seguida 

de uma forma verbal no gerúndio que introduz um monólogo interior da personagem  

Loreley, descrito pelo narrador em terceira pessoa. A trama desse romance 

apresenta um jogo de sedução contemporâneo cujas regras são impostas por 

Ulisses, professor de filosofia que espera Loreley aprender a ―andar com as próprias 

pernas‖ e aprender a condição de existir como ser humano para poderem partilhar a 

liberdade.  

 Muitas ideias desenvolvidas pelos personagens refletem preocupação 

filosófica como a linguagem e a essência do ser humano. Uma dessas ideias está na 

seguinte passagem: ―... falou-lhes que aritmética vinha de ‗arithmos‘ que é ritmo, que 



35 

 

número vinha de ‗nomos‘ que era lei e norma, norma do fluxo universal da criança‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 102). Embora soubesse que talvez as crianças não 

entendessem toda aquela explicação do momento, reconhecia que mais tarde, 

talvez eles soubessem, pois ―Não havia aprendizagem de coisa nova: era só a 

redescoberta‖(LISPECTOR, 1998, p. 103). Essa passagem representa o que Lucáks 

diz a respeito da relação do herói com o mundo e com sua aspiração da realidade, 

uma vez que se trata do reconhecimento da busca necessária para se chegar à 

reconciliação com o mundo e, consequentemente, consigo mesmo. 

 Em outro momento do romance, há a abordagem acerca do fazer poético. 

Divagando, com Loreley, sobre a atividade artística, Ulisses diz que ―... faço poesia 

não porque seja poeta mas para exercitar minha alma, é o exercício mais profundo 

do homem‖. (LISPECTOR, 1998, p. 93). Assim Ulisses apresenta suas ideias a 

Loreley, ao discutir sobre o processo da escrita e sobre a escolha de um gênero 

literário para se expressar. 

 O livre-arbítrio é outro aspecto da inteligência humana presente no romance, 

exemplificado no raciocínio de Loreley: ―E tinha agora a responsabilidade de ser ela 

mesma. Nesse mundo de escolhas, ela parecia ter escolhido‖. (LISPECTOR, 1998, 

p. 75). O exercício da liberdade tem consequências sociais, ou seja, o indivíduo 

seleciona aspectos da personalidade para se apresentar aos demais:  

 

Escolher a própria máscara era o primeiro gesto voluntário humano. E 
solitário. Mas quando enfim se afivelava a máscara daquilo que se escolhera 
para representar-se e representar o mundo, o corpo ganhava uma nova 
firmeza, a cabeça podia às vezes se manter altiva como a de quem superou 
um obstáculo: a pessoa era. (LISPECTOR, 1998, p. 87). 

 

 Essa ação de escolher é um dos elementos essenciais que vai determinar o 

comportamento da protagonista e definir a linha condutora do romance, uma vez que 

demonstra a interioridade da personagem e, consequentemente, influenciará as 

ações romanescas apresentadas na obra clariciana, pois a escolha é imprescindível 

para o momento de descoberta. 

No ritual de iniciação de descoberta de Lóri, os elementos da natureza são 

uma constante em contraponto com o estado de alma da personagem. Há uma 

sequência gradativa entre as águas, a terra, o calor. Assim, por intermédio de 

monólogos e diálogos sobre a condição de existir e de escolher, com reflexões sobre 

o prazer e a dor, com momentos de solidão e necessidades de se comunicar com o 



36 

 

outro, o romance apresenta a parte da experiência objetiva para se chegar à 

abstração humana. Isso demonstra as afirmações de Lucáks ao refletir sobre a 

construção do romance contemporâneo. Na obra de Clarice, tais considerações 

podem ser observadas em: ―Lóri preferia para a descoberta do que se chama viver 

essas horas tímidas do vago começo do dia‖ (LISPECTOR, 1998, p. 34). O ritual de 

descoberta proposto por Loreley apresenta a personagem como o herói 

problemático que, a partir de sua experiência sensível, constrói sua subjetividade. 

 Assim, ao analisar Loreley, personagem central de Uma Aprendizagem ou o 

Livro dos Prazeres, observa-se o herói construído de acordo com a teoria proposta 

por Lucáks: é problemático, pois tem dificuldade em lidar com a realidade que o 

cerca, pois precisa aprender a viver e a descobrir o prazer; para isso é necessário 

primeiro conhecer a si mesmo.  

 Dessa forma, a problemática repousa em sua busca de aprender a viver, ou 

seja, repousa em uma problemática subjetiva. O conflito que envolve esse herói é a 

travessia empreendida a partir da procura de sua própria identidade que vai sendo 

construída: ―não encontro uma resposta quando me pergunto quem sou eu‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 132). Assim, sua jornada é seu processo de reconciliação, de 

busca. 

 Não há a percepção, na narrativa, de que o herói tenha a consciência de 

algum tipo de busca objetiva. Suas ações são permeadas essencialmente pelo que 

o liga à necessidade de tornar-se humano, conforme se observa em: ―A mais 

premente necessidade de um ser humano era tornar-se um ser humano‖. 

(LISPECTOR, 1998, p. 32). A jornada de Loreley, para encontrar o valor daquilo  de 

que precisa, está em sua reconciliação consigo mesma, de acordo com os 

apontamentos de Lucáks. A interioridade do herói, aspecto apontado por Lucáks 

como a chave para a construção do romance, reflete aspectos de sua busca. À 

medida que se lê e se navega pelo romance, mais se caminha para a escuridão, 

para a incerteza do desconhecido. Assim, personagem e leitor se misturam no 

aprendizado de viver e todos os elementos que circulam os pensamentos e os 

devaneios do herói remetem a seu desejo de construir o seu real.  

 A relação do homem com a realidade que o cerca, conforme determinara 

Lucáks, na obra observada, é clara: está presente em um diálogo que recorta uma 

das temáticas mais importantes da literatura feminina: aprender a viver com o prazer 



37 

 

praticando o autoconhecimento. Assim, o centro da subjetividade de Loreley está em 

se despojar das aparências de um discurso tradicional, a fim de fazer renascer a 

mulher em sua inteireza.  

Esse ajustamento buscado pela personagem é que vai determinar a extensão 

do romance: exatamente ao iniciar sua busca é começada a história, marcada pela 

relação da protagonista com o contingente (ocupação com as tarefas domésticas): 

―...compras de casa...  chamar o bombeiro de encanamentos de água...  enfeitar 

uma fruteira... térreo precisava ser lavado...  fora ao guarda-roupa ...‖ (LISPECTOR, 

1998, p. 13), até o momento em que ela atinge determinado nível de 

autoconhecimento que a deixa mais satisfeita: A madrugada se abria em luz 

vacilante. Para Lóri a atmosfera era de milagre. ―Ela havia atingido o impossível de si 

mesma‖ (LISPECTOR, 1998, p. 158). Assim, o romance Uma Aprendizagem ou o 

Livro dos Prazeres uma das mais perfeitas formas de apresentar o homem em 

relação com a natureza humana, confirmando, com isso, a validade dos estudos 

apontados por Georg Lukács em A Teoria do Romance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

3 A LINGUAGEM CLARICIANA 

 

Desde muito cedo, Clarice desenvolveu o gosto pela leitura. Em Felicidade 

Clandestina, a autora relata o torturante desejo de ler Reinações de Narizinho o mais 

grosso e caro livro de Monteiro Lobato que uma colega de escola possuía quando, 

finalmente, conseguiu levá-lo para casa, leu-o aos poucos  para prolongar o prazer 

―clandestino‖ da leitura. Isso se comprova na passagem: ―Não era mais uma mulher 

com um livro: era uma mulher com seu amante‖. (LISPECTOR, 1998, p.07).  Isso 

demonstra uma linguagem que trabalha com recursos estilísticos próprios da 

escritora como a metaforização e a sensibilidade discursiva. 

 É também inerente à linguagem de Clarice o exalar de tensão entre: de um 

lado, a dona de casa que escrevia contos e romances; do outro a descrição de 

densas personagens que demonstram a existência humana instantaneamente 

revelada numa penosa experiência de isolamento metafísico. Mesmo no pioneirismo 

da ficção, é difícil encontrar barreiras entre Clarice e as mulheres que ela criou. Ela 

mesma dizia-se uma sentidora, não uma escritora. Escrevia com ênfase na 

sensibilidade para falar não de si, mas da esfera de vida que sempre escapa ao Ser. 

Essa escrita situa-se em uma confluência de paradigmas: textos com veios 

recessivos transformados por sua perspectiva estilística pessoal em um 

entrelaçamento significativo entre realidade e realidade adivinhada. Logo, é possível 

notar que a escritora tem uma poética que lhe é própria, desenhada por uma 

arquitetura textual com narrativas em mutação, sublinhando a precariedade da 

consciência e da existência entre aleluias e as agonias de Ser.  

Contudo, cabe lembrar que apesar de falar do real, Clarice não foi uma 

escritora realista, pois o engajamento da ficcionista não se dá no nível de outros 

escritores mais identificados com as denúncias dos problemas sociais. Em suas 

produções, o humanismo emerge de maneira muito particular, já que é pela veia 

oblíqua da repercussão dos fatos nos indivíduos que se encontra sua abordagem 

social. 

Isso porque na escritura de Clarice Lispector, a língua deixa de ser veículo 

simples para se integrar organicamente na forma como elemento de sua estrutura, 

construindo, assim, a linguagem literária. Um exemplo para mostrar como a escritora 

empresta esse novo significado à língua, pode ser observado na maneira como ela 



39 

 

atribui a certos objetos virtudes estranhas quase em contraposição à natureza 

sintática dos substantivos. 

  

Existe um ser que mora dentro de mim como se fosse casa dele, e é. Trata-se 
de um cavalo preto e lustroso que apesar de inteiramente selvagem — pois 
nunca morou antes em ninguém nem jamais lhe puseram rédeas nem sela — 
apesar de inteiramente selvagem tem por isso mesmo uma doçura primeira 
de quem não tem medo: come às vezes na minha mão. Seu focinho é úmido 
e fresco. Eu beijo o seu focinho. Quando eu morrer, o cavalo preto ficará sem 
casa e vai sofrer muito. A menos que ele escolha outra casa e que esta outra 
casa não tenha medo daquilo que é ao mesmo tempo selvagem e suave. 
Aviso que ele não tem nome: basta chamá-lo e se acerta com seu nome. Ou 
não se acerta, mas, uma vez chamado com doçura e autoridade, ele vai. Se 
ele fareja e sente que um corpo-casa é livre, ele trota sem ruídos e vai. Aviso 
também que não se deve temer o seu relinchar: a gente se engana e pensa 
que é a gente mesma que está relinchando de prazer ou de cólera, a gente 
se assusta com o excesso de doçura do que é isto pela primeira vez. 
(LISPECTOR, 1998, p. 28-29).  

 

Nota-se, nessa passagem, uma construção textual que vai, continuamente, 

levando, sempre, a uma expressão indireta, com recorrência a imagens não precisas 

no sentido descritivo, mas cheias de sugestão. Assim, é possível perceber um 

mundo subjetivo, visto de dentro para fora que sugere um estado de espírito. Ao 

buscar transmitir os sentimentos de Loreley nesse instante, o narrador utiliza uma 

linguagem bem metafórica. Esse recurso induz o leitor a vivenciar sensações 

específicas estimuladas pela linguagem que está diante de si. 

Dessa forma, observa-se que a opção por Uma Aprendizagem ou O livro dos 

Prazeres deve-se, especialmente, ao fato de que através de Loreley (Lori) será 

possível observar os recursos poéticos empregados pela escritora. Tais recursos 

determinarão a postura da escritora diante da realidade e da vida na busca da 

construção do Ser e do conhecimento. Isso porque a linguagem poética pode ser 

vista ao se traçar o perfil de um conjunto de sentimentos explicitados através de 

metáforas que a própria linguagem permite. E esse recurso metafórico acontece em 

vários momentos do romance.  

Clarice Lispector é bem conhecida na Literatura Brasileira pela genuinidade 

de sua escrita, pela linguagem bem elaborada a partir da quebra da linearidade 

discursiva, metáforas intrigantes em oposição ao lugar comum, pontuação particular, 

repetições, frase fragmentada, além da linguagem visual e plástica. Essa 

singularidade da escritora conduz o leitor a uma reflexão acerca das posturas que 

são automatizadas no cotidiano. Isso porque a linguagem é tematizada e abrange o 



40 

 

problema da existência humana. Além dessa veia existencialista há outros recursos 

empregados pela escritora que tornam a escrita mais envolvente. 

 Em Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, Clarice usa um momento 

banal da vida cotidiana de Loreley para apresentar uma personagem que sai de um 

momento de ocupação cotidiana para sentir a dor e o peso de existir:  

 

[...] fora à cozinha para arrumar as compras... viu o que a empregada deixara 
para jantar antes de ir embora... notara que o terraço pequeno que era 
privilégio de seu apartamento por ser térreo precisava ser lavado... fora ao 
guarda-roupa escolher que vestido usaria... lembrou-se de que sendo sábado 
ele teria mais tempo porque não dava nesse dia as aulas de férias na 
Universidade... perguntou-se se o vestido branco e preto serviria... então do 
ventre mesmo, como um estremecer longínquo de terra que mal se soubesse 
ser sinal de terremoto, do útero, do coração contraído veio o tremor 
gigantesco duma forte dor abalada... então sentou-se para descansar... 
(LISPECTOR, 1998, p. 13-14). 

  

 Essa desaumtomatização visual provocada na protagonista resulta das 

atitudes sociais que vão sendo robotizadas e banalizam as relações entre as 

pessoas consigo mesmas e, por isso, às vezes, vivem em estado de falta. Esse 

estado de falta pode ser preenchido por um ―faz de conta‖, já que essa seria uma 

forma de sufocar a maior das inquietações humanas (dor de existir) e, exatamente, 

por não se encontrar uma resposta que satisfaça a condição de existente, pode 

ocorrer a fuga do um mundo real para um mundo criado, subjetivamente, que 

satisfaça: 

 

[...] fazia de conta que ela era uma mulher... faz de conta que fiava..., faz de 
conta que a infância era hoje e prateada... faz de conta que uma veia não se 
abrira e faz de conta que dela não estava em silêncio... fazia de conta que 
estava mesmo de verdade...precisava no meio do faz de conta falar a 
verdade... faz de conta verde-cintilante, faz de conta que amava e era amada, 
faz de conta que não precisava morrer de saudade, faz de conta que estava 
deitada... faz de conta que vivia..., faz de conta que ela não ficava de braços 
caídos... faz de conta que ela era sábia... faz de conta que ela fechasse os 
olhos..., faz de conta que tudo o que tinha não era faz de conta, faz de conta 
que se descontraía o peito... faz de conta que ela não estava chorando por 
dentro. (LISPECTOR, 1998, p. 14). 

 
 

 Contudo, essa criação de um mundo de ―faz de conta‖ não dura por muito 

tempo, uma vez que não satisfaz a condição de existir. Então, mais uma vez vem a 

pergunta inquietante: ―Ser era uma dor?‖ (LISPECTOR, 1998, p. 21). 

 No excerto acima é possível observar a técnica da repetição da palavra, algo 

comum à escritura de Lispector. Olga de Sá (1979) associa essa repetição peculiar a 



41 

 

uma forma de se chegar ao desgaste da palavra para que assim possa se tirar, 

dessa palavra, o máximo de significados até que se chegue a seu esvaziamento e, 

consequentemente, a outros significados.  Olga vê ainda em Clarice uma espécie de 

talento plástico quanto ao modo de criar paisagem e ambiente das personagens: 

 

Em silêncio rodaram pelas ruas até atingirem a floresta, cujas árvores 
estavam mais vegetais que nunca, enormes, encipoadas, cobertas de 
parasitas. E quando a densidade orgânica das plantas e capim altos e 
árvores, mais pareceu se fechar, chegaram a uma clareira onde estava o 
restaurante, iluminado por causa da escuridão do dia. (LISPECTOR, 1998, p. 
103). 

 
 

Nota-se que essa descrição local demonstra a versatilidade como  

característica e originalidade da escritora, o que coloca o leitor em estado de alerta, 

já que os textos de Clarice despertam o pensamento e a reflexão sobre a língua e 

sobre a vida. Essa passagem é rica em qualidade visual e enriquece a escritura de 

Clarice, especialmente por envolver o leitor naquilo que a língua tem de mais 

profundo em significados. Observa-se com isso que a escrita ultrapassa o racional 

ao envolver sentimentos, vida, linguagem, e deve ser entendida como a busca de 

uma renovação da linguagem literária; um esforço na construção de uma expressão 

nova, capaz de sintetizar o drama interior de seus personagens, ou a própria 

experiência da criação.  

 A proposta de Clarice Lispector, ao construir Loreley, parece ser a de revelar 

o embate moral da personagem diante da reconstrução de seu mundo ao tentar 

aprender a viver com prazer sem se sentir culpada. Para isso, a autora lança mão 

dos recursos narrativos que considera necessários. Logo, cria um romance narrado 

em terceira pessoa, mas com algumas recorrências ao monólogo interior e com as 

alternâncias entre discurso direto: ―Lóri ligou o número de telefone: — Não poderei ir, 

Ulisses, não estou bem. Houve uma pausa. Ele afinal perguntou: — É fisicamente 

que você não está bem?‖ (LISPECTOR, 1998, p. 26); discurso indireto ―... Ulisses 

que já lhe dissera que ela não tinha bom-gosto para se vestir‖ (LISPECTOR, 1998, 

p. 26); indireto livre: ―Ser era uma dor? E só quando ser não fosse mais uma dor é 

que Ulisses a consideraria pronta para dormir com ele? Não, não vou ao encontro, 

pensou então para desligar-se dele‖ (LISPECTOR, 1998, p.21).  

 Em relação a essa apropriação de vários recursos em uma mesma produção 

literária, Marthe Robert afirma que: 



42 

 

Da literatura, o romance faz o que quer: nada o impede de utilizar para seus 
próprios fins a descrição, a narração, o drama, o ensaio, o comentário, o 
monólogo, o discurso; nem de ser a seu bel-prazer, sucessiva ou 
simultaneamente, fábula, história, apólogo, idílio, crônica, conto, epopeia: 
nenhuma prescrição, nenhuma proibição vem limitá-lo na escolha de um 
tema, um cenário, um tempo, um espaço; nada em absoluto o obriga a 
observar o único interdito ao qual se submete em geral, o que determina sua 
vocação prosaica: ele pode, se julgar necessário, conter poemas ou 
simplesmente ser ―poético. (2007, p. 14).  
 

 
 Estas considerações apontadas por Marth Robert é a definição ideal para o 

romance Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, pois é um texto que fala o que 

deve ser dito, mas, ao mesmo tempo, deixa os espaços para o leitor fazer 

inferências a partir do que não se apresenta explicitamente ao texto. Esse romance, 

por estar voltado ao Ser e à linguagem apresenta-se como um livro de palavras e, 

por isso, é rico em recursos discursivos para apresentar o que se propôs. 

Pensar a linguagem e o Ser no texto literário de Clarice Lispector é estar em 

constante estado de contemplação e de atenção, pois a romancista tem uma escrita 

voltada para a fruição. As personagens, em sua maioria femininas, são marcadas 

pela reflexão interior, pelas relações conflituosas consigo mesmas e com o mundo 

que as rodeia, logo, é um trabalho cuidadoso que a escritora faz com a linguagem, já 

que esta é a via de acesso ao Ser. 

   

3.1- A tessitura da linguagem e a linguagem reveladora 

 

 A realidade literária de Clarice Lispector, de certa forma, confirma o ato de 

escrever como objeto de salvação. A forma como a escritora tece a mensagem e 

emprega as palavras, cria um universo imagético. No romance Uma Aprendizagem 

ou o Livro dos Prazeres, ao se referir ao ato de Loreley no momento em que vai 

―dispor na fruteira as maçãs‖ (LISPECTOR, 1998, p. 13), Clarice mostra a linguagem 

como reveladora de uma realidade conhecida e propicia para que o leitor se sinta à 

vontade no mundo ficcional. Porém, a narrativa da escritora não é feita somente de 

revelações da realidade, pois há também a realidade construída 

 

[...] afinal rebentados canos e veias, então sentou-se para descansar e em 
breve fazia de conta que ela era uma mulher azul porque o crepúsculo mais 
tarde talvez fosse azul, faz de conta que fiava com fios de ouro as sensações, 
faz de conta que a infância era hoje e prateada de brinquedos, faz de conta 
que uma veia não se abrira e faz de conta que dela não estava em silêncio 
alvíssimo escorrendo sangue escarlate, e que ela não estivesse pálida de 



43 

 

morte mas isso fazia de conta que estava mesmo de verdade, precisava no 
meio do faz de conta falar a verdade de pedra opaca para que contrastasse 
com o faz de conta verde-cintilante, faz de conta que amava e era amada, faz 
de conta que não precisava morrer de saudade, faz de conta que estava 
deitada na palma transparente da mão de Deus, não Lóri mas o seu nome 
secreto que ela por enquanto ainda não podia usufruir, faz de conta que vivia 
e não que estivesse morrendo pois viver afinal não passava de se aproximar 
cada vez mais da morte, faz de conta que ela não ficava de braços caídos de 
perplexidade quando os fios de ouro que fiava se embaraçavam e ela não 
sabia desfazer o fino fio frio, faz de conta que ela era sábia bastante para 
desfazer os nós de corda de marinheiro que lhe atavam os pulsos, faz de 
conta que tinha um cesto de pérolas só para olhar a cor da lua pois ela era 
lunar, faz de conta que ela fechasse os olhos e seres amados surgissem 
quando abrisse os olhos úmidos de gratidão, faz de conta que tudo o que 
tinha não era faz de conta, faz de conta que se descontraía o peito e uma luz 
douradíssima e leve a guiava por uma floresta de açudes mudos e de 
tranqüilas mortalidades, faz de conta que ela não era lunar, faz de conta que 
ela não estava chorando por dentro — pois agora mansamente, embora de 
olhos secos, o coração estava molhado; ela saíra agora da voracidade de 
viver.  (LISPECTOR, 1998, pp. 14-15). 

 

 Nessa sequência, se o leitor ficar bem atento ao que se lê, vai perceber a 

realidade por trás dessas palavras. A ênfase dada aos sentidos é a estratégia 

suprema do discurso literário que impõe à descrição um reflexo da existência real, 

construído através do descritivo psicológico da personagem. Tudo isso é conseguido 

através da linguagem. A realidade cotidiana, observada nos romances de Clarice 

Lispector, está relacionada àquilo que é inerente à existência concreta dos seres 

como ‗dispor as maçãs na fruteira‘, ‗comprar vestidos caros‘, ‗pintar cuidadosamente 

lábios e olhos‘, ‗decidir entre uma flor ou escrever algo‘. Do outro lado, ou seja, do 

lado da realidade construída na narrativa, há a necessidade da personagem de se 

transformar não só imaginativamente como também pela vivência fluida de um faz 

de conta.  

 Observa-se que a presença do faz de conta reforça a estruturação de um 

mundo paralelo que existe entre a realidade e a imaginação o qual é construído pela 

narrativa. Somado a isso, tem-se a sequência do faz de conta interrompida pela 

expressão ―Agora lúcida e calma‖ (LISPECTOR, 1998, p. 15) que mesmo assim 

deixa a personagem em contínua imaginação, já que ela ―lembrou-se de que lera 

que os movimentos histéricos de um animal preso tinham como intenção libertar, por 

meio de um desses movimentos, a coisa ignorada que o estava prendendo‖. 

(LISPECTOR, 1998, p. 15). 

 Essa obra que trabalha com a realidade cotidiana ao mesmo tempo em que 

constrói uma realidade a partir da narrativa, parece revelar um caminho para a 



44 

 

liberdade de um mundo opressor sob o tema da busca através de uma batalha com 

o desconhecido: o próprio eu. 

Assim, como outras personagens criadas pela ficcionista, nota-se na 

construção de Loreley um clima de angústia de inquietação especulativa através da 

expressão ―faz de conta‖. Por outro lado, observa-se também o conhecimento de 

sua dimensão humana na ação e na descrição de seu suposto pensamento ―ela 

saíra da voracidade de viver‖. Essa passagem configura a personagem como ente 

em favor de uma autenticidade revelada da condição humana. 

 Isso se dá porque a técnica de Clarice, conforme Assis Brasil (1969, p. 75), 

―...obedece a uma acumulação de dados partidos do próprio personagem que 

procura a expressão exata para identificar sua emoção. O recurso também se 

aproxima de Faulkner, que procura identificar uma realidade social em conexão com 

o indivíduo‖ (p. 75). Nota-se, com isso, que o fundo social das obras de Clarice é 

quase nulo quando comparado a uma obra engajada que focaliza o social como 

vertente dominadora, pois esse traço aparece somente nos instantes em que as 

personagens são reveladas na apreensão de seus dramas, porque esses 

momentos, por mais que sejam subjetivos, não estão completamente desligados de 

uma feição social. Isso significa que o fundo social em Clarice é visto na focalização 

do ser humano, em sua situação interior ou exterior. 

Há momentos em que se pode identificar, numa sequência, uma repetição de 

ideias que procuram se ajustar à expressão daquilo que a linguagem pode transmitir. 

Quando Loreley, personagem central de Uma Aprendizagem ou o Livro dos 

Prazeres, empreende a grande trajetória de conciliar-se com o mundo e consigo 

mesma e assim afirmar uma nova vida conscientizada, ela é envolvida por uma 

infinidade de conceituações em relação a seu possível reencontro: 

 
Então havia alguma coisa que se podia aprender... o quê? Aos poucos 
saberia, certamente. Lóri queria aprender, não sabia por onde começar e 
tinha também pudor. Como eles haviam estado na piscina e Iá, não somente 
soubera ver pela primeira vez a mutação feérica e ao mesmo tempo opaca do 
sol, como sentira o mundo, então iria experimentar o mundo sozinha para ver 
como era. Mas dessa vez não na piscina, onde encontraria gente, mas no 
mar, em hora em que ninguém aparecia. (LISPECTOR, 1998, p. 76). 

 

 Isso mostra a personagem em busca de seu ajustamento. A narrativa, em 

todo o seu curso focaliza a busca desse encontro do Ser com o mundo e consigo. A 

riqueza da linguagem clariciana é tão imensa que, na apresentação dessa busca, é 



45 

 

possível montar uma sequência de frases tiradas a esmo da narrativa sem que se 

perca o sentido global da procura da personagem. Com essa técnica, a escritora 

consubstancia sua perfeita técnica em tecer a linguagem pelo bom uso das palavras: 

 
... ela saíra agora da voracidade de viver. Lembrou-se de escrever a Ulisses 
contando o que se passara, mas nada se passara dizível em palavras 
escritas ou faladas./ Bem, suspirou ela, se não vinha clara, pelo menos sabia 
que havia um sentido secreto das coisas da vida./ Pareceu-lhe então, 
meditativa, que não havia homem ou mulher que por acaso não se tivesse 
olhado ao espelho e não se surpreendesse consigo próprio./ Encontrar na 
figura exterior os ecos da figura interna: ah, então é verdade que eu não 
imaginei: eu existo./ E de repente sorriu para si própria com um sorriso 
amargo, mas que não era mau porque também ele era de sua condição./ Ela 
se tornara mais habilidosa: como se aos poucos estivesse se habituando à 
terra, à Lua, ao Sol, e estranhamente a Marte sobretudo. Estava numa 
plataforma terrestre de onde por átimos de segundos parecia ver a super-
realidade do que é verdadeiramente real./ Sobretudo aprendera agora a se 
aproximar das coisas sem ligá-las à sua função. Parecia agora poder ver 
como seriam as coisas e as pessoas antes que lhes tivéssemos dado o 
sentido de nossa esperança humana ou de nossa dor./ Não era à toa que ela 
entendia os que buscavam caminho. Como buscava arduamente o seu!/ Pois 
Lóri descobriu o que estava acontecendo com enorme delicadeza: aquilo que 
ela julgara ser apenas o seu olhar direto para Ulisses e para a realidade dele 
fora o primeiro passo assustador para alguma coisa./ Só poderia haver um 
encontro de seus mistérios se um se entregasse ao outro: a entrega de dois 
mundos in-cognoscíveis feita com a confiança com que se entregariam duas 
compreensões./ E o momento de destruição viria ou não, a escolha dependia 
dela poder ou não se ouvir a si própria../ Então ela se banhou toda nos raios 
lunares e se sentiu profundamente límpida e tranquila./ Nessa finura Lóri se 
banhava, nutria-se da vida melhor e mais fina, pois nada era bom demais 
para se preparar para o instante daquela nova estação./ Ela queria o prazer 
do extraordinário que era tão simples de encontrar nas coisas comuns: não 
era necessário que a coisa fosse extraordinária para que nela se sentisse o 
extraordinário./ Sua pesquisa do mundo não humano, para entrar em contato 
com o neutro vivo das coisas que, estas não pensando, eram no entanto 
vivas, ela passeava por entre as barracas e era difícil aproximar-se de 
alguma, tantas mulheres trafegavam com sacos e carrinhos./ Só sabia que já 
começara uma coisa nova e nunca mais poderia voltar à sua dimensão 
antiga./ Era uma lucidez de quem não adivinha mais: sem esforço, sabe. 
Apenas isto: sabe./ Achava agora que a capacidade de sofrer era a medida 
de grandeza de uma pessoa e salvava a vida interior dessa pessoa./ Logo 
seu coração bateu ainda mais depressa e alto porque ela compreendeu que 
não adiaria mais, seria agora de noite./ Sou hoje outra mulher. (LISPECTOR, 
1998, pp. 15 -156).  

 

Em toda essa sequência aleatória de fragmentos, observa-se o 

desnudamento da personagem. Esse método, genuinamente clariciano, mostra a 

capacidade da escritora em trabalhar com a linguagem através da revelação de uma 

mulher à procura de sua própria identidade, através da relação entre a percepção e 

a sensação. A partir do momento em que a personagem vai percebendo o mundo à 



46 

 

sua volta, vai sentindo-o em sua harmonia e, assim, harmonizando-se a ele a fim de 

chegar ao maior dos encontros: encontro consigo mesma. 

Nesse ponto, a obra de Clarice Lispector revela-se como exemplo da 

existência humana concreta, especialmente quando lida sob a perspectiva de 

Friedrich Schiller (1963). Para o poeta, o estado estético é o elemento capaz de 

deslocar o homem da sua natureza conduzindo-o à contemplação do mundo. Esse 

processo de contemplação é o primeiro passo para a liberdade. Isso significa que a 

obra de Clarice Lispector alcança a proposição apresentada por Schiller como a 

possibilidade de futuro ilimitado. 

Segundo o poeta, a beleza é obra da livre contemplação que leva o indivíduo 

ao plano das ideias sem deixar o sensível e ela (a beleza) depende da ação desse 

indivíduo no mundo, uma vez que, através da imaginação, o homem consegue sair 

do presente e lançar-se ao futuro ilimitado sem perder sua individualidade. A 

chegada a esse processo de contemplação é indispensável para que o homem 

consiga sair de sua entificação. Para Schiller (1963) o pensamento moderno acerca 

da divisão de trabalho é transformar o homem em um ser fragmentado porque essa 

divisão resulta na formação de uma cultura limitada e fragmentária. Em 

consequência, o homem, em vez de refletir a humanidade em sua natureza, acaba 

se convertendo em simples cópia de sua ciência. Chegado a esse ponto, somente a 

partir da estética é que o homem será capaz de fazer o processo de reintegração 

com a sociedade, pois é a beleza que dá o caráter sociável ao homem, que cria a 

harmonia no indivíduo e na sociedade. (SCHILLER, 1963). 

Isso significa que a contemplação do mundo possibilita o encontro do ser 

consigo mesmo, logo, possibilita ao homem a própria redenção e fuga de sua 

submissão ao mundo da tecnologia, ao mundo fragmentado. Essa conclusão pode 

ser observada na obra de Clarice Lispector a partir da observação de que a 

personagem Loreley era auxiliada, por Ulisses, a tocar o mundo (contemplá-lo) para 

que assim pudesse tocar a si mesma (contemplar-se), como se observa em ―Quando 

pudesse sentir plenamente o outro estaria salvo e pensaria: eis o meu porto de 

chegada. Mas antes precisava tocar em si própria, antes precisava tocar no mundo‖. 

(LISPECTOR, 1998, p. 30). 

Possibilidade de tocar o outro (o mundo) para tocar a si mesmo perpassa 

também pelo caminho da linguagem. Martin Heidegger (2003), em seu texto 



47 

 

denominado A caminho da linguagem, afirma que ―[...] a linguagem é o que faculta o 

homem a ser o ser vivo que ele é enquanto homem‖ (p.7).  Mais adiante, retoma 

dizendo que 

 

A linguagem encontra-se por toda parte. Não é, portanto, de admirar que, tão 

logo o homem faça uma ideia do que se acha ao seu redor, ele encontre 

imediatamente também a linguagem, de maneira a determiná-la numa 

perspectiva condizente com o que a partir dela se mostra. O pensamento 

busca elaborar uma representação universal da linguagem. O universal, o 

que vale para toda e qualquer coisa, chama-se essência. (HEIDEGGER, 

2003, p. 07). 

 

Com esse excerto, nota-se que, para o filósofo, a linguagem é essência 

originária da verdade e abertura de sentido ao homem. É ela quem cria acesso entre 

pensamento e realidade, é ela a reveladora do sentido. Esse aspecto é inerente ao 

romance proposto para análise, pois a aprendizagem empreendida pela personagem 

Loreley vai se construindo através da linguagem, da percepção e da sensação. 

Assim, a linguagem vai revelando o mundo; a percepção vai despertando para o 

conhecimento e levando a personagem ao encontro do outro;  a sensação vai 

fascinando a personagem fazendo com que ela sinta prazer em cada descoberta. 

Complementando o pensamento heideggeriano, Arcângelo R. Buzzi (1972), 

afirma que ―A linguagem permite ao homem exprimir sua existência no Ser. Uma 

existência que ouve, vê e conhece; imagina e espera; se alegra, sofre; se angustia. 

Uma existência expressiva‖ (p. 207). A linguagem, quando associada à essência do 

Ser, torna-se pertinente para saber sobre as pretensões do autor. Primeiro porque o 

escritor é uma pessoa que possui um corpo verbal; em segundo é porque é através 

da consciência do homem que as coisas se manifestam. Logo, a produção literária 

implica, além da relação do homem com a linguagem, a relação deste com a 

manifestação do Ser. 

O caminho percorrido pela linguagem, nos romances claricianos, 

normalmente, não se apoia em situações dramáticas simples. O fazer literário da 

escritora coloca o enredo em um plano secundário de interesse. A história de 

Loreley e Ulisses, por exemplo, é vista mais como uma aventura no mundo da 

linguagem e da imaginação. Por isso não existe começo e nem fim: há o momento 

da criação.  A narrativa se inicia com uma vírgula, sinal que indica uma pausa dentro 

da escritura; o final do enredo é marcado por dois pontos, ou seja, não existe o fim 



48 

 

do romance. Essa forma de construir a história constitui uma transgressão e mostra 

que não há também o início do romance, mas sim uma sequência de algo contínuo. 

Assim, a vírgula e os dois pontos pressupõem uma continuação, exigindo que os 

leitores participem estabelecendo os elos entre o dito e o não-dito. 

Essa relação entre o dito e o não-dito retoma o pensamento de Umberto Eco 

(1994) quando o teórico diz que ao construir um texto, o autor faz uma hipótese 

sobre como este será lido e quais os caminhos que o leitor deve percorrer. Esse 

leitor é o que Eco denomina de leitor-modelo. Para ele, o leitor deve se mover no 

nível da interpretação da mesma forma  que o autor o fez no momento da produção. 

Contudo, destaca que o leitor precisa possuir um conjunto de competências para 

fazer com que o texto efetivamente funcione. Eco ressalta que não se trata de 

esperar que o leitor-modelo exista, mas ele precisa trabalhar o texto de forma a 

construí-lo. 

Isso é o que se observa nessa transgressão estabelecida por Clarice. Ao 

construir uma narrativa em confronto entre o dito e o não-dito, nota-se que a 

linguagem é a forma de preencher o vazio; logo, é a palavra que vai estabelecer 

significantes que possibilitem a composição de todos os não-ditos. Isso aparece no 

romance em ―Por mais intransmissível que fossem os humanos, eles sempre 

tentavam se comunicar através de gestos, de gaguejos, de palavras mal ditas e 

malditas‖. (LISPECTOR, 1998, p. 36). Essa forma peculiar de trabalhar a linguagem 

propicia ao leitor um papel ativo e o convida a ―pescar nas entrelinhas‖ as palavras 

que não estão escritas. 

Essa possibilidade de preenchimento de vazios que o texto literário permite é 

possível por meio dos efeitos estéticos produzidos na imaginação do leitor. As 

teorias de recepção desenvolvidas por Hans-Robert Jauss e Wolfgang Iser, em 

meados dos anos 60, examinam os papéis do autor, do texto e do leitor para criar 

significados e como tal incluem elementos para reflexão acerca dos processos de 

criação. 

O conceito de horizontes de expectativas (Jauss), baseado na memória do 

que já foi visto e vivenciado como determinante do estado emocional do leitor é a 

chave para entender o processo da subjetividade na interpretação e, portanto, para 

preencher os vazios a que o texto literário se permite. Para que isso ocorra, Jauss 

aprofunda seus estudos apontando que um trabalho de arte só mantém seu caráter 



49 

 

de experiência estética se mantiver seu caráter de prazer. O prazer através de uma 

experiência estética está subjacente às circunstâncias que promovem o 

deslumbramento e tiram o observado de sua percepção habitual ou automática, 

conduzindo-o à dimensão estética (JAUSS, 2002, p. 103). 

Assim, ao se tomar o romance de Clarice e analisá-lo a partir do recurso 

transgressor da escritora de iniciar a narrativa com uma vírgula e finalizá-la com dois 

pontos, observa-se a quebra do horizonte de expectativa ao mesmo tempo em que 

mantém o caráter de uma experiência estética. Isso ocorre porque a leitura requer 

do leitor a interpretação reflexiva da compreensão perceptual do texto poético. 

Somado a isso, Iser esclarece que o entendimento do jogo no texto e na cena pode 

ser observado porque em uma obra de arte não há um significado fixo. Para ele, a 

criação da obra de arte tem dois polos O artístico (o texto) e o estético (a realização 

do texto pelo leitor). Acrescenta ainda que cada texto tem uma parte não escrita (ou 

não falada); são os vazios que precisam ser preenchidos pelo leitor. Esses vazios 

possibilitam diferentes leituras de trabalho as quais requerem um enquadramento 

para serem associados. 

Assim, Iser enfatiza que o jogo entre o leitor e o texto indica os vazios de uma 

obra como o espaço privilegiado para sua realização. Assim como o autor seleciona 

partes da realidade para incluir em seu texto, o leitor seleciona partes do texto para 

focalizar em sua interpretação. É importante lembrar ainda que o vazio refere-se a 

algo de vital importância. A tarefa do leitor, conforme assinala Iser, não é contemplar 

o texto com informação que não seja importante, mas preencher os vazios que 

impedem sua atualização ou a realização de sua forma. 

Ao se observar atentamente a forma como a linguagem é trabalhada em O 

Livro dos Prazeres, será possível observar que o jogo do texto a que se refere Iser é 

possível devido à forma como a escritora trabalha com o jogo da linguagem, 

revelando o descortinamento do funcionamento da existência humana. Wittgenstein 

(apud, PENHA, 1995) fala sobre os jogos de linguagem. Para ele, os jogos são 

processos linguísticos mobilizados pelas diferentes atitudes que o falante assume 

nomeando as coisas e usando as palavras em conformidade com as regras que 

estabelece. Em uma obra literária, para que o jogo da linguagem seja revelador, é 

necessário que a linguagem constitua o seu objeto. Isso porque ―[...] os jogos de 



50 

 

linguagem fornecem uma visão de conjunto e funcionamento das palavras‖ 

(WITTGENSTEIN, apud NUNES, 1995, p. 57).  

 Esse jogo é o que ocorre no romance Uma Aprendizagem ou o Livro dos 

Prazeres, de Clarice Lispector. Nele é possível observar uma relação essencial entre 

a ação narrada e o jogo da linguagem como situação problemática da personagem 

que anda à busca da identidade apresentando a grande questão que atormenta o 

ser humano: a questão da identidade, do ―quem sou eu?‖. Isso faz com que a 

linguagem tematizada na obra envolva o objeto da narrativa, abrangendo o problema 

da existência como pode ser observado no momento em que a personagem Loreley 

se defronta com sua própria imagem e se questiona:  

 

Foi depressa ao espelho para saber quem era Loreley e para saber se podia 

ser amada. Mas assustou-se ao se ver.  

Eu existo, estou vendo, mas quem sou eu? E ela teve medo. (LISPECTOR, 

1998, p. 131). 

 

 Com essa passagem, observa-se uma união íntima entre existência e 

linguagem na perspectiva de duas questões que se entrelaçam: a identidade 

pessoal e o Ser. Essa problemática da existência é algo inerente á condição humana 

e faz-se bem presente nos romances de Clarice Lispector, enunciando um de seus 

aspectos estéticos. 

 Assim, o jogo presente em Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres pode 

ser observado por perspectivas distintas: há o jogo da linguagem empreendido pela 

busca do significado a partir do cruzamento entre o entendimento semântico e o 

conceitual e há o jogo do deslocamento da experiência que é o ―como se‖, levando a 

interpretações distintas de acordo com o contexto em que a linguagem é explorada. 

Atentando-se a essa passagem: 

 

[...] então do ventre mesmo, como um estremecer longínquo de terra que mal 
se soubesse ser sinal de terremoto, do útero, do coração contraído veio o 
tremor gigantesco duma forte dor abalada, do corpo todo o abalo — e em 
sutis caretas de rosto e de corpo afinal com a dificuldade de um petróleo 
rasgando a terra — veio afinal o grande choro seco, choro mudo sem som 
algum até para ela mesma, aquele que ela não havia adivinhado, aquele que 
não quisera jamais e não previra — sacudida como a árvore forte que é mais 
profundamente abalada que a árvore frágil — afinal rebentados canos e 
veias, então sentou-se para descansar. (LISPECTOR, 1998, p. 14). 

 



51 

 

 Nessa passagem é possível observar o movimento da significação dado pela 

relação entre significante e figuração. O significante na condição de denotação, ao 

se transformar em figuração, não suspende sua função original. O que há é o 

movimento de ida e vinda na comunicação, algo básico para a execução do jogo 

com a linguagem, a fim de revelar um dos momentos em que a personagem se 

depara com a angústia da dor de existir. As palavras: ―estremecer; petróleo 

rasgando a terra; árvore forte que é; árvore frágil; rebentando canos e veias‖ 

representam a presença dessa dor que nascendo, deixa-a em estado de angústia. 

 Essa sequência de palavras ao serem associadas ao estado interior da 

personagem, pela entonação, pela inflexão, pelo tempo, pelo ritmo, possibilita 

descobrir algo próprio de Clarice Lispector : apresentar personagens transgressores, 

marcados por uma individualidade, nos quais a existência se apresenta como fonte 

substancial de todos os conflitos, desgastando a crosta protetora de sentimentos e 

atitudes. 

 Assis Brasil (1969), sobre Clarice Lispector, diz que 

 

Cremos que Clarice Lispector é o primeiro ficcionista a fazer de cada romance 
seu uma contínua ação dramática, em detrimento de um possível roteiro 
histórico da existência de seus personagens. Tal ação dramática, 
desenvolvida de dentro para fora, vai revelando o típico do temperamento e 
os estados emocionais – os acontecimentos objetivos da vida perdem sua 
caracterização exterior e são envolvidos pelos sentidos que passam a agir. 
(BRASIL, 1969, p. 72). 

 

Dessa forma, o que se observa é o jogo do prazer que Clarice faz ao construir 

sua narrativa; o prazer é ultrapassar limitações, transpor fronteiras, vislumbrar 

transformações e revelar estados da alma humana. Conforme assinala o filósofo 

Benedito Nunes (1995), alguns aspectos marcam o estilo de escrita clariciano:  

 

(...) a inquietação, o desejo de ser, o predomínio da consciência reflexiva, a 
violência interiorizada das relações humanas, a potência mágica do olhar, a 
exteriorização da existência, a desagregação do eu, a identidade simulada, o 
impulso ao dizer expressivo, o grotesco e/ou escatológico, a náusea e o 
descortino silencioso das coisas. (NUNES, 1995, p. 100). 

 

 Essa escrita inconfundível aparece, frequentemente, combinando alguns 

desses aspectos ou utilizando-os de maneira isolada, mas com a insistência que 

atravessa toda a obra. No romance Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres é 

possível perceber a combinação de aspectos como: o predomínio da consciência 



52 

 

reflexiva, a exteriorização da existência, a desagregação do eu e o descortino 

silencioso das coisas. Tudo isso através de uma narrativa bem tecida e elaborada 

pela palavra, configurando uma escrita comprometida com o Ser e com a 

Linguagem. 

 É também a linguagem da escritora elemento essencial para apontar o fato 

banal e paradoxalmente misterioso de revelar existências. Tal revelação faz-se para 

a personagem Loreley através da percepção: 

 

[...] estava em encantamento pelas cores orientais do Sol que desenhava 
figuras góticas nas sombras. Pois que o Deus foi nascido da Natureza e por 
sua vez Ele interferiu nela. As últimas claridades ondulavam as águas 
paradas e verdes da piscina. Descobrindo o sublime no trivial, o invisível sob 
o tangível — ela própria toda desarmada como se tivesse naquele momento 
sabido que sua capacidade de descobrir os segredos da vida natural ainda 
estivesse intacta. (LISPECTOR, 1998, p. 69) 

 

 Nesse momento de percepção, Loreley começa a descobrir a existência de 

tudo que estava à sua volta e isso lhe causou angústia ―E desarmada também pela 

leve angústia que lhe veio ao sentir que podia descobrir outros segredos, talvez um 

mortal‖ (LISPECTOR, 1998, p. 69); mesmo assim ela desejava compreender todos 

os segredos que envolvem a existência dos entes: ―Mas sabia que era ambiciosa: 

desprezaria o sucesso fácil e quereria, mesmo com medo, subir cada vez mais alto 

ou descer cada vez mais baixo‖ (LISPECTOR, 1998, p. 69). Essa necessidade que 

Loreley tinha de descobrir o outro está associada ao prazer da descoberta; à 

necessidade de ter prazer sem sentir a dor que a angústia causa.  

Essa descoberta a que a personagem se propõe será conseguida através do 

outro; do professor de filosofia Ulisses. Através dos dois, o romance, mostra-se 

como a expressão literária da teoria do Ser, em todas as suas peculiaridades, e da 

linguagem reveladora, uma vez que Clarice privilegiou uma determinada experiência 

emocional como canal de acesso à verdade sobre a existência humana. 

 

 

 

 

 

 



53 

 

4 O SER -  UMA ABORDAGEM EXISTENCIAL 

 

 Estudos acerca do Ser têm suas raízes na filosofia da existência, ou seja, no 

existencialismo, pois como afirma João da Penha ―O existencialismo (...) é a doutrina 

filosófica que centra sua reflexão sobre a existência humana considerada em seu 

aspecto particular, individual e concreto‖ (PENHA, 2004, p. 12). Mediante tal 

afirmação é possível inferir o que é o estudo do Ser.  

 Contudo, é preciso esclarecer que reflexões envolvendo a busca de 

compreensão do Ser não vieram à tona na mesma época do surgimento do 

existencialismo o qual se originou com o fim da Segunda Guerra, período em que 

toda a Europa achava-se mergulhada em crise política, social, moral, econômica e 

financeira. A experiência traumática do pós-guerra gerou um ambiente de desânimo 

e desespero; sentimentos que atingiram principalmente a juventude da época. 

Assim, na medida em que as teses existencialistas esclareciam o momento histórico, 

o movimento ia ganhando repercussões acadêmicas e passando de uma doutrina 

filosófica a um estilo de vida. 

 Dessa forma, durante as décadas de quarenta e cinquenta o movimento 

existencialista firma-se como corrente filosófica. Mas bem anterior a essas décadas, 

outros pensadores já revelavam preocupações acerca da compreensão do Ser, 

como o conselho socrático de ―conheça-te a ti mesmo‖; o conselho de Voltaire de 

que ―não perdêssemos a medida humana das coisas‖; o esboço empreendido por 

René Descartes de ―estudar a si próprio‖; Sören Kierkegaard que dedicou estudos 

acerca das angústias e das inquietações de sua época, dentre outros. É de 

Kierkegaard a ideia de que a existência humana não pode ser explicada através de 

conceitos porque ―a realidade da qual os indivíduos têm maior conhecimento é a sua 

própria realidade, a única que interessa de fato‖ (KIERKEGGARD apud PENHA 

2004, p. 20).  Entre os séculos XIX e XX, as considerações acerca do Ser, sob uma 

concepção existencialista, devem a Martin Heidegger (1889 – 1976) e Jean Paul 

Sartre (1905 – 1980) alguns dos maiores reconhecimentos. Esses pensadores foram 

dois dos que mais ganharam destaque em relação aos estudos voltados à questão 

do Ser. 

 

 



54 

 

 

4.1- Martin Heidegger – a autenticidade do Ser 

 

Em seus estudos, Heidegger estabelece uma ontologia geral do Ser, 

descrevendo os fenômenos que o caracterizam conforme se apresentam à 

consciência. Em sua definição sobre o Ser limita-se a dizer que o Ser é aquilo que 

faz com que o mundo seja. De acordo com o filósofo, para que exista o Ser, é 

preciso que exista o ente. Para melhor explicar isso, Heidegger trabalha com o 

conceito de Dasein, que é o Ser, o ente, é tudo aquilo de que se fala; é o singular 

concreto. E para se chegar ao Ser do homem, o pensador esclarece que a natureza 

existencial dos humanos é que lhes permite representar os seres como tais e deles 

ter consciência, característica que os distingue dos demais seres. Segundo 

Heidegger ―As pedras são, mas não existem. Os anjos são, mas não existem. Deus 

é, mas não existe. Só para o homem tem sentido algo como existir‖ (HEIDEGGER 

apud PENHA, 2004, p. 41-42). 

Em sua análise interpretativa do Dasein, o pensador o associa ao sentido de 

que o homem é o aí do Ser e/ou o lugar em que se dá a revelação do Ser. Logo, 

explica que o Dasein não é um ente já fixo como as coisas. Ele (Dasein) se 

caracteriza por uma relação permanente de instabilidade. Nunca o Ser da existência 

do homem é uma coisa acabada, resultado, sucesso realizado, pois o Dasein 

(característica inerente ao homem) é um existente cujo Ser está sempre posto em 

jogo. O pensador argumenta que o homem é sempre mais do que é, e sua condição 

de ser mais depende dele, já que ele possui a liberdade de superar-se. Com isso, o 

propósito é mostrar que 

 

 o homem, embora diretamente presente no mundo, sem possibilidade 
nenhuma de isolar-se em alguma outra região, está, apesar disso, acima das 
coisas materiais que o cercam – e com elas não se confunde. O homem está 
no mundo, sim, mas distintamente dos objetos. O homem existe, é uma 
presença no mundo: ele é o Dasein. (HEIDEGGER apud PENHA, 2004, p. 
42). 

 

 
 A filosofia do Ser, segundo Heidegger, deve partir da análise da existência da 

presença. E nessa presença o pensador trabalha com o conceito de autenticidade. 

Para ele ―o homem autêntico é aquele que reconhece a radical dualidade entre o 

humano e o não-humano e desconhecê-la é mergulhar na inautenticidade; é sofrer 



55 

 

uma queda. Existência inautêntica e queda são sinônimos‖ (HEIDEGGER apud 

PENHA, 2004, p. 42). 

 Para esclarecimentos acerca da inautenticidade, Heidegger adverte que ela 

pode se apresentar sob duas formas: subjetivamente e objetivamente. Quando se 

apresenta de forma subjetiva é porque a consciência individual do homem leva-o a 

agir de acordo com o que dizem ser certo ou errado e a obedecer as ordens e 

proibições sem indagar o porquê; segue aquilo que dizem ser mais conveniente 

seguir.  Em palavras heideggerianas 

 

O ser-aí, na vida cotidiana, mergulha numa espécie de anonimato que anula 
a singularidade de sua existência. Perde-se no meio dos outros Dasein, 
buscando a justificativa de seus atos num sujeito impessoal, no exterior. (...) 
Com os sentimentos embotados, incapaz de livrar-se dos hábitos e das 
opiniões que lhe são impostos, sua consciência é atormentada por medos e 
ansiedades neuróticas. A vida interior degrada-se, vulgarizando-se. O 
indivíduo – embora julgue que tudo lhe é acessível – já não consegue discutir 
nenhum assunto com profundidade, detendo-se na superficialidade das 
coisas, sem interrogar os fundamentos daquilo que discute, tagarelando 
sobre banalidades, o que conduz à perda da expressividade da linguagem, 
que, enfraquecida, sem a força de seu apelo original, tona-se ambígua. 
(HEIDEGGER apud PENHA, 2004, p. 43-44). 

 

 No caso da inautenticidade objetiva, o homem é confundido no mundo 

artificial da tecnologia. Isso significa que ―o trabalhador termina por se confundir com 

as próprias máquinas. Sua vida profissional é conduzida por gerentes que não o 

conhecem nem são conhecidos por ele. O trabalho transforma-se no mais rotineiro e 

inautêntico de seus atos‖ (HEIDEGGER apud PENHA, 2004, p. 44). 

 Ao se mergulhar nesse processo de inautenticidade, pode-se chegar à 

angústia e é na imersão da angústia que o homem poderá encontrar-se consigo e se 

colocar em seu devido lugar de Dasein. Segundo o filósofo alemão, a angústia é, 

dentre os sentimentos e modos de existência humana, aquela que pode conduzir o 

homem ao encontro de sua totalidade como Ser e juntar os pedaços a que é 

reduzido devido à imersão na monotonia e na indiferenciação da vida cotidiana.   

 

(...) o homem só atinge a plenitude de seu ser na angústia. É por meio dela 
que o dasein transcende os momentos particulares de sua existência, 
apreendendo-a em seu conjunto, na totalidade de suas manifestações, 
experimentando, antecipadamente, a morte e o nada. Apenas o homem se 
angustia, pois unicamente ele vive cada instante sua vida inteira e, nesse ato, 
reflete sobre a totalidade de seu ser. Por meio da angústia, o indivíduo 
penetra no mais íntimo de sua existência. A angústia ante o nada conduz o 



56 

 

homem à existência autêntica, faz com que o Dasein atinja seu Existenz‖. 
(HEIDEGGER apud PENHA, 2004, p. 46).  

 

Mediante tais considerações, nota-se que somente a angústia é capaz de 

fazer com que o homem eleve-se da traição cometida contra si mesmo –  quando se 

deixa dominar pelas mesquinharias do dia a dia – até ao autoconhecimento em sua 

dimensão mais profunda. 

Entretanto, Heidegger alerta para o questionamento da morte, pois, para ele, 

o homem atinge a autenticidade superando o estado da queda e da degradação a 

partir da interiorização da morte, já que nesse momento ele passa a compreender 

que ―não é apenas mortal, fato de que todos têm consciência, e sim que a morte é o 

acontecimento último de sua vida, evento ímpar, rigorosamente pessoal. Assumindo 

sua morte, o Dasein alcança sua autenticidade, pois já não a teme‖. (HEIDEGGER 

apud PENHA, 2004, p. 46). 

 

4.2- Jean Paul Sartre – sobre escolha, Má-fé e liberdade do Ser 

 

A caracterização do Ser por Jean Paul Sartre parte da formulação de que ―a 

existência precede a essência‖. Isso quer dizer que esse princípio vale apenas para 

o homem o qual primeiro existe e só depois irá definir sua essência, da forma tal 

qual ele a fizer, pois o homem não é igual às coisas que já nascem com sua 

essência pré-estabelecida. Em outras palavras, para as coisas a essência precede a 

existência. 

Ao dizer que para o homem a existência precede a essência, Sartre afirma 

que o homem ao nascer não é nada, pois não existem ideias anteriores ao 

surgimento do homem para orientar sua vida. O homem extrai suas ideias de sua 

experiência pessoal. Para o filósofo, o existencialismo é um humanismo porque é a 

única filosofia capaz de tornar a vida humana digna de ser vivida. 

Para caracterizar sua diferenciação da existência do homem em relação às 

coisas, Sartre trabalha com os conceitos de Ser em-si e Ser para-si. O Ser em-si é a 

existência das coisas, ou seja, qualquer objeto existente no mundo que já possui sua 

essência definida e que se apresenta à consciência humana através de suas 

manifestações físicas (fenômenos). Já o Ser para-si, não tem uma essência definida, 

não é resultado de uma ideia pré-existente. É ele quem faz as relações temporais e 



57 

 

funcionais entre os seres em-si e ao fazer isso constrói um sentido para o mundo em 

que vive. Logo, o Ser para-si é inerente ao homem. 

Isso significa que o Ser do homem está condenado à liberdade. Cada pessoa 

poderá, a cada momento, escolher o que fará de sua vida, sem que haja um destino 

previamente concebido. Assim, as escolhas de cada um são direcionadas por 

projetos de autorrealização.  

Para Sartre, a liberdade é que torna possível escolher, dentre todas as 

alternativas, aquela que vai levar a um caminho mais curto em direção ao projeto 

fundamental. Cabe lembrar que as pessoas são sujeitas a limitações e 

contingências, pois não pode sobrepujar seus limites físicos. Mas isso não as 

impede de agir dentro de suas possibilidades, já que são as limitações que tornam a 

liberdade possível. Se o homem pudesse, a todo momento, realizar 

instantaneamente qualquer coisa, estaria no universo dos sonhos. São as limitações 

que impõem as escolhas. Para o filósofo francês,  

 

a liberdade, na perspectiva existencialista, difere de sua concepção clássica, 
que a identifica com o livre arbítrio. Na visão sartriana, ela assume uma 
dimensão mais ampla do que o mero exercício de vivê-la como uma 
faculdade que nos permite fazer ou deixar de fazer uma coisa. Para o 
existencialismo, a liberdade é a capacidade do indivíduo de decidir sobre sua 
vida, escolhendo-a e por ela se responsabilizando. ( SARTRE apud PENHA, 
2004, p. 63). 

 

 Dessa forma, ao se tomar o conceito da escolha a partir da filosofia sartriana, 

é preciso reconhecer que cada escolha carrega consigo uma liberdade. Ao se 

escolher ir a algum lugar, falar alguma coisa é preciso se ter em mente que qualquer 

consequência desses atos terá sido resultado de uma escolha individual e não se 

pode determinar a responsabilidade dessas ações a nenhuma força externa, ao 

destino ou a Deus. Em cada momento, diante de cada escolha que se faz, a 

responsabilidade não é apenas pelo próprio Ser, mas por toda a humanidade. Isso 

quer dizer que ser livre é ser responsável; liberdade só é possível quando o 

indivíduo age com responsabilidade. 

 Nesse sentido, Sartre também trabalha com o conceito de angústia. Para ele, 

a partir da escolha, o homem deve moldar o melhor, visando sempre o bem, pois 

será inteiramente responsável por toda a humanidade. Assim, ele tem sempre a 

responsabilidade de fazer o melhor cujo objetivo está ligado ao bem e ao ser bom. 



58 

 

Essa dupla responsabilidade vai provocar no homem o que Sartre chama de 

angústia que é uma espécie de ansiedade já que a todo o momento será  cobrado 

sobre suas escolhas. 

 A responsabilidade por todo o mundo é um fardo muito pesado para qualquer 

pessoa e a angústia existencial decorre da consciência de que são as escolhas que 

vão definir o que cada pessoa é e se tornará; essas mesmas escolhas também 

podem afetar o próprio mundo de maneira irreparável. Logo, a angústia decorre da 

consciência da liberdade e do receio de usá-la de forma errada. Sobre isso, o 

pensador diz que 

 

É a liberdade, por conseguinte, que dá fundamento aos valores. Se, o homem 
é totalmente livre, é, consequentemente, responsável por tudo aquilo que 
escolhe e faz. Não há desculpas para ele. O sucesso ou fracasso de seus 
atos são obra sua; não lhe é permitido culpar os outros ou as circunstâncias 
pelos seus erros. Livre, está vedada ao homem a autoindulgência. A 
liberdade não é uma qualidade que se acrescente às demais apresentadas 
pelo homem – ela é o que o constitui como homem. (SARTRE apud PENHA, 
2004, p. 63).  

 

 É preciso acrescentar ainda que para se livrar dessa angústia provocada pela 

cobrança, o caminho mais objetivado é a conduta da Má-fé. Segundo Sartre, a Má-fé 

é uma defesa contra a angústia e o desalento, mas uma defesa equivocada. A Má-fé 

consiste na atribuição de minha responsabilidade a um plano superior; a determinar 

que os atos advindos da escolha  não são responsabilidades de quem os praticou e 

sim do destino. Assim, para o pensador, pela Má-fé o homem renuncia à própria 

liberdade, fazendo escolhas que o afastam de seu projeto fundamental. Em síntese, 

a Má-fé é uma mentira para si mesmo. Para Sartre, nesse caso, ―a mentira implica 

que o mentiroso está consciente da verdade que oculta. Não se mente acerca 

daquilo que se ignora‖ (SARTRE apud PENHA, 2004, p. 80). 

 Mascarar a angústia, não assumindo ser sua a responsabilidade com o que 

vai acontecer aos outros, é sinônimo de Má-fé. Porém, Sartre alerta que a Má-fé não 

é a mesma coisa que mentira. Para ele ―a Má-fé, por sua vez, conquanto 

estruturalmente se pareça com a mentira, desta se diferencia porque é o indivíduo 

que mascara a verdade para si. Aquele a quem mente e aquele que mente, (...) , são 

uma única pessoa‖. (SARTRE apud PENHA, 2004, p. 81). Assim, somente aceitando 

a angústia da responsabilidade de suas escolhas que o homem poderá sair do 

estado de Má-fé e passar a ser livre. 



59 

 

4.3- O descortino de Loreley a partir da filosofia existencialista 

 

Antes de se fazer o estudo da personagem Loreley a partir da concepção 

filosófica existencial é necessário, em primeiro momento, afirmar que, embora se 

faça tal abordagem, Clarice  Lispector nunca se declarou como pertencente a essa 

corrente filosófica. Contudo, não se pode deixar de perceber que o desenvolvimento 

das narrativas repercute na concepção do mundo relacionada com a temática 

existencial. 

 O comportamento do Ser visto sob a perspectiva da personagem Loreley, 

passa por um caminho apontado por Benedito Nunes que é o  ―... da introspecção 

abismal, da sensibilidade para o nada, da envolvência pelo silêncio, da sedução do 

indizível, do ser impessoal‖ (NUNES, 1995, p. 82). Esses apontamentos repercutem 

na busca e na recuperação do sentindo da existência individual.  

 Ao se iniciar a leitura da narrativa Uma Aprendizagem ou o Livro dos 

Prazeres, o leitor se depara com a imagem de uma personagem presa às 

trivialidades cotidianas. Nesse limiar, por alguns momentos, vive a angústia 

existencial de não reconhecer outra forma de viver a não ser pela dor como se 

observa em ―Ser era uma dor?‖ (LISPECTOR, 1998, p. 21). 

 Ao se tomar o conceito de Má-fé explicitado por Sartre, é possível observar 

um exemplo dessa conduta no romance de Clarice a partir de Loreley; uma 

personagem que tenta negar para si todo o entorno de significações, 

comprometimentos e impulsos que a realidade carrega, agarrando-se à coisificação, 

como se observa em  

 

Se fosse protegida por Ulisses ainda mais do que era, ambicionaria logo o 
máximo: ser tão protegida a ponto de não recear ser livre: pois de suas 
fugidas de liberdade teria sempre para onde voltar.  
(...) 
Lóri tinha medo de cair no abismo e segurava-se numa das mãos de Ulisses 
enquanto a outra mão de Ulisses empurrava-a para o abismo — em breve ela 
teria que soltar a mão menos forte do que a que a empurrava, e cair, a vida 
não é de se brincar porque em pleno dia se morre. (LISPECTOR, 1998, p. 21-
32). 

 

  Através desses excertos é possível notar uma personagem que, mesmo 

consciente do propósito existencial para o qual está pressuposta, ou seja, 

consciente da liberdade individual, mascara-se na Má-fé aceitando o acaso da 



60 

 

própria existência, uma vez que parecia ter receio do próprio existir. Na sequência é 

possível observar que esse receio parece estar associado ao medo da 

responsabilidade que advém da liberdade. Em decorrência desse receio, Loreley 

situa-se fora do fluxo temporal, encarando-o como mera qualidade objetiva, já que 

acreditava poder fugir da liberdade e ter a segurança através do outro. 

 Com esse comportamento, Loreley despoja a ocasião de sua intencionalidade 

e limita-se a um objeto, pois ao negar sua liberdade, ela se fixa como coisa, 

afirmando-se como facticidade. Esses fluxos de atemporalidades de Loreley podem 

ainda ser registrados em um momento em que tenciona reconhecer-se como um Ser 

Para-si; o único capaz de conhecer e reconhecer a existência de tudo que o cerca,  

 

e que tudo o que existia, existia com uma precisão absoluta e no fundo o que 
ela terminasse por fazer ou não fazer não escaparia dessa precisão; aquilo 
que fosse do tamanho da cabeça de um alfinete, não transbordava nenhuma 
fração de milímetro além do tamanho de uma cabeça de alfinete: tudo o que 
existia era de uma grande perfeição. Só que a maioria do que existia com tal 
perfeição era, tecnicamente, invisível: a verdade, clara e exata em si própria, 
já vinha vaga e quase insensível à mulher. (LISPECTOR, 1998, p. 18). 

  

 Esse parece ser um momento crucial para as revelações a partir das epifanias 

típicas das personagens claricianas. Porém, em seguida há a denúncia do não 

reconhecimento da existência das coisas, com a justificativa de que esse 

desconhecer é inerente à condição da mulher; o que confirma, mais uma vez, a 

relação fatídica do Ser no mundo. Essa é uma atitude que confirma a existência 

inautêntica defendida por Heidegger, quando o filósofo afirma que o não 

reconhecimento entre o humano e o não-humano o mergulho na inautenticidade. 

 Sob outro ponto de vista, é possível notar a acuidade reflexiva de Loreley 

relacionada a seu interesse pela existência e pela consciência de si. A narrativa de 

Uma Aprendizagem ou O Livro dos Prazeres abre-se com a apresentação dessa 

personagem em meio à ocupação para com as tarefas domésticas.  

 

viera das compras de casa... dera vários telefonemas tomando providências... 
fora à cozinha para arrumar as compras... viu o que a empregada deixara 
para jantar... notara que o terraço pequeno que era privilégio de seu 
apartamento por ser térreo precisava ser lavado... recebera um telefonema... 
fora ao guarda-roupa escolher que vestido usaria... (LISPECTOR, 1998, p. 
13). 

 



61 

 

Essa apresentação, aparentemente mecanizada pela sequência de verbos 

indicando ação prática (vir, dar, ir, ver, notar, receber), é seguida pela denúncia de 

um aprofundamento de Loreley à sua interioridade que se desdobra como superfície 

espelhada e vazia. A passagem de um estado a outro é marcada por verbos que 

passam a indicar uma ação subjetiva associada a momentos de reflexão: ―lembrou-

se de que sendo sábado ele teria mais tempo... pensou no que ele estava se 

transformando para ela... supôs que ele queria ensinar-lhe a viver sem dor apenas... 

perguntou-se se o vestido branco e preto serviria...‖ (LISPECTOR, 1998, p. 14). O 

uso desses verbos (lembrar, pensar, supor, perguntar) revela um estado de 

consciência reflexiva, mas de uma consciência infeliz, já que é o prenúncio do 

reconhecimento de uma infelicidade natural à sua condição fraca e mortal de 

humana que, mais uma vez desemboca na dor de existir 

 

então do ventre mesmo, como um estremecer longínquo de terra que mal se 
soubesse ser sinal de terremoto, do útero, do coração contraído veio o tremor 
gigantesco duma forte dor abalada, do corpo todo o abalo — e em sutis 
caretas de rosto e de corpo afinal com a dificuldade de um petróleo rasgando 
a terra — veio afinal o grande choro seco, choro mudo sem som algum até 
para ela mesma, aquele que ela não havia adivinhado, aquele que não 
quisera jamais e não previra. (LISPECTOR, 1998, p. 14). 

 

 Nota-se com isso que esse momento é marcado pela revelação da existência 

com o poder de uma força hostil, desagregadora da segurança cotidiana e do eu. 

Após esse momento de dor, a consciência que Loreley tinha de si é deslocada com 

a presença do espelho o qual surge como um mediador ambíguo do que reflete e do 

que é refletido. Loreley, mediante a imagem do próprio corpo ―olhou-se ao espelho e 

só era bonita pelo fato de ser uma mulher‖ (LISPECTOR, 1998, p. 16) não se vê 

como um ser único, mas como um outro, objetivo e impessoal, já que reconhece 

apenas uma mulher. Isso significa uma identidade em terceira pessoa e sua 

experiência reflexiva converte-se no espelho oblíquo de alguém que ela não vê. Isso 

se mostra mais claramente em ―Por ter de relance se visto de corpo inteiro ao 

espelho, pensou que a proteção também seria não ser mais um corpo único: ser um 

único corpo dava-lhe, como agora, a impressão de que fora cortada de si própria‖ 

(op. cit. p. 19).  

  Esse momento de Loreley com o espelho associa-se a que se pode 

chamar de instância anônima e impessoal do ser-com-outro, o que retoma o seu 



62 

 

modo de ser cotidiano. Logo, nesse momento é possível retomar o conceito de 

Dasein definido por Heidegger, ao dizer que quando o Dasein se relaciona com os 

outros na forma do cotidiano, os outros lhe arrebatam o Ser.  

 Ao se enfeitar para um possível encontro com Ulisses, Loreley procurou imitar 

as mulheres com cuidado e inquietação, como se imitasse um modelo ideal que 

desejava ser: ―rainha egípcia? não, toda ornada como as mulheres bíblicas‖ (op. 

cit.p. 17). Nesse processo de imitação, quanto mais se busca a existência autêntica, 

mais ela mostra-se como meta inalcançável em razão dos simulacros nos quais se 

envolve, já que ―Por uma fração de segundo a pessoa se via como um objeto a ser 

olhado, o que poderiam chamar de narcisismo‖ (LISPECTOR, 1998,  p. 19).  Aqui 

fica nítida a queda sofrida por Loreley subjugando-a a inautenticidade do Ser. Dessa 

construção imaginária de Ser, Loreley tem como resultado apenas uma simulação 

da pura identidade a que ela aspira.  

Em outro momento, ao se preparar para ir a um coquetel para o qual fora 

convidada, ―pintou demais os olhos e demais a boca até que seu rosto branco de pó 

parecia uma máscara: ela estava pondo sobre si mesma alguém outro: esse alguém 

era fantasticamente desinibido, era vaidoso, tinha orgulho de si mesmo‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 84). 

 Essa pessoa inventada por Loreley retoma o conceito de inautenticidade 

definido por Heidegger apresentado sob a inautenticidade subjetiva, uma vez que é 

uma preparação para agir de acordo com o que dizem ser mais conveniente. Isso 

porque essa tentativa de ser o que não era foi motivada a partir de uma consulta à 

cartomante que a aconselhara a aceitar o convite, ir ao coquetel e entrar na sala de 

cabeça levantada. 

 Nesse momento, a inautenticidade subjetiva atingida por Loreley leva-a, mais 

uma vez, ao conceito de Má-fé defendido por Sartre. A Má-fé aqui é inerente ao 

desejo de ser. Na tentativa de enganar a si mesma, ao simular uma pessoa que não 

era, Loreley fracassa, já que não consegue ser o que desejou. Essa tentativa 

fracassada se observa na sequência 

 

Quanto tempo suportou de cabeça falsamente erguida? A máscara a 
incomodava, ela sabia ainda por cima que era mais bonita sem pintura. Mas 
sem pintura seria a nudez da alma. E ela ainda não podia se arriscar nem se 
dar a esse luxo. 
Falava sorrindo com um, falava sorrindo com outro. Mas como em todos os 
coquetéis, nesse era impossível a conversa e, quando ela percebia, estava 



63 

 

de novo sozinha. Viu dois homens que tinham sido seus amantes, falaram-se 
palavras vãs. E viu com dor que não os desejava mais. Preferiria sofrer de 
amor do que sentir-se indiferente. Mas não estava indiferente: estava muito 
emocionada, há tanto tempo ela não via gente. Não sabia o que fazer: queria 
ir embora como quem soluça. Mas manteve a bravata e ficou mais tempo. 
Até que sentiu que não suportava mais manter a cabeça de pé, apesar dos 
dois uísques que tomara. Mas como atravessar a enorme extensão até a 
porta? Sozinha, como uma fugida? Viu que chegara ao impasse de si mesma. 
Então, em meias palavras, confessou seu drama a uma das professoras, 
disse-lhe que não queria sair sozinha e a moça, entendendo, levou a até a 
porta. 
E no escuro daquela noite que já prenunciava o outono Lóri era uma mulher 
infeliz. Sim, era diferente. Mas sim, era tímida. Sim, era supersensível. Sim, 
vira dois homens que tinham sido seus amantes e agora eram apenas semi-
amigos. O escuro da noite outonal onde frescamente o vento soprava 
balançando com delicadeza os ramos pesados das árvores. O perfume da 
noite. Sempre soubera sentir o cheiro da natureza. Atravessou com algum 
prazer — o único da festa — o viaduto de... (como é o nome?). Achou 
finalmente um táxi onde se sentou quase em lágrimas de alívio. 
(LISPECTOR, 1998, p. 85).  

  

 O projeto de Ser fracassado associa-se à liberdade a que todos estão 

submetidos. Tomada pela liberdade da escolha, Loreley escolhe não-ser. Isso 

aparece como elemento de ligação entre o desejo de ser e a questão do eu. Ao ver 

o eu ameaçado de coisificação, Loreley escolhe a construção imaginária. Então, é 

possível observar aqui a função formadora da linguagem em dois planos: o da 

linguagem escrita e o das significações estereotipadas. É como se Loreley tentasse 

alterar o sentido da palavra rosto por máscara e assim, romper os círculos das 

significações objetivadas. 

 Porém, a liberdade da escolha traz, para Loreley, o peso da responsabilidade 

da escolha 

 

Escolher a própria máscara era o primeiro gesto voluntário humano. E 
solitário. Mas quando  enfim se afivelava a máscara daquilo que se escolhera 
para representar-se e representar o mundo, o corpo ganhava uma nova 
firmeza, a cabeça podia às vezes se manter altiva como a de quem superou 
um obstáculo: a pessoa era. 
Se bem que podia acontecer uma coisa humilhante. Como agora no táxi 
acontecia com Lóri. É que, depois de anos de relativo sucesso com a 
máscara, de repente — ah menos que de repente, por causa de um olhar 
passageiro ou de uma palavra ouvida do chofer — de repente a máscara de 
guerra da vida crestava-se toda como lama seca, e os pedaços irregulares 
caíam no chão com um ruído oco. E eis rosto agora nu, maduro, sensível 
quando já não era mais para ser. (LISPECTOR, 1998, p. 87). 

 

 Assim, fica claro que a relação que Loreley estabelece com o outro de si 

através do espelho e com o outro que queria de si através da máscara, associa-se 

ao ―anulamento‖ da própria existência como uma forma de libertar-se de si mesma.  



64 

 

 Dentro da concepção sartriana, essa é uma atitude de Má-fé. Para  libertar-se 

da Má-fé é preciso reconhecer-se como um Para-si e a partir disso formular o próprio 

projeto existencial. Segundo o pensador francês, a capacidade do Ser Para-si de 

modificar as coisas, de poder interferir positivamente na própria vida, de poder fazer 

escolhas, de imaginar o nada, é a prova de sua liberdade. Sem o Para-si, toda a 

liberdade se reduziria ao Em-si. 

 Após o momento de queda e de Má-fé, Loreley encontra-se com Ulisses e 

com ele mantém um longo diálogo. Na sequência, ela começa a perceber que 

estava iniciando um novo processo de existência no qual começava a redescobrir as 

coisas a seu redor, já que ―Não havia aprendizagem de coisa nova: era só a 

redescoberta‖ (LISPECTOR, 1998, p. 103).  

 Essa passagem de Loreley foi possibilitada pela consciência, já que, segundo 

Sartre, a consciência humana é um tipo diferente de Ser por possuir conhecimento 

de si e do mundo e por possibilitar que o Ser construa um sentido para o mundo em 

que vive. Dessa forma, observa-se que a consciência constitui o Ser Para-si e é ela 

capaz de fazer com que o nada da existência humana apareça a partir do momento 

em que o Ser faz a interrogação sobre as coisas e sobre si mesmo. Essa clareza de 

consciência registra-se em: ―Estava sentindo agora uma clareza tão grande que a 

anulava como pessoa atual e comum‖ (LISPECTOR, 1998, p.110). 

 Retomando as concepções de Martin Heidegger de que apenas com a 

interiorização da morte o homem é capaz de recuperar sua autenticidade, já que não 

se angustia por não temê-la, é possível comprovar mais um pensamento existencial 

na narrativa de Clarice. Ao entrar nesse processo de redescoberta, Loreley 

reconhece que foi tomada por um novo sentimento e ―Era como se a morte fosse o 

nosso bem maior e final, só que não era a morte, era a vida incomensurável que 

chegava a ter a grandeza da morte. Lóri pensou: não posso ter uma vida mesquinha 

porque ela não combinaria com o absoluto da morte‖ (LISPECTOR, 1998, p.132). 

Além de aceitar-se como um ser-para-morte, Loreley, em uma feira, passa a 

perceber a verdadeira existência das coisas Em-si e com isso reconhece o limite que 

há entre o humano e o não humano. Essa percepção confirma-se em  

 

E Lóri continuou na sua busca do mundo.  
Foi à feira de frutas e legumes e peixes e flores: havia de tudo naquele 
amontoado de barracas, cheias de gritos, de pessoas se empurrando, 
apalpando o material a comprar para ver se estava bom — Lóri foi ver a 



65 

 

abundância da terra que era semanalmente trazida numa rua perto de sua 
casa em oferenda ao Deus e aos homens. Sua pesquisa do mundo não 
humano, para entrar em contato com o neutro vivo das coisas que, estas não 
pensando, eram no entanto vivas, ela passeava por entre as barracas e era 
difícil aproximar-se de alguma, tantas mulheres trafegavam com sacos e 
carrinhos. 
Afinal viu: sangue puro e roxo escorria de uma beterraba esmagada no chão. 
Mas seu olhar se fixou na cesta de batatas. Tinham formas diversas e cores 
nuancizadas. Pegou uma com as duas mãos, e a pele redonda era lisa. A 
pele da batata era parda, e fina como a de uma criança recém-nascida. Se 
bem que, ao manuseá-la, sentisse nos dedos a quase insensível existência 
interior de pequenos brotos, invisíveis a olho nu. Aquela batata era muito 
bonita. Não quis comprá-la porque não queria vê-la emurchecer em casa e 
muito menos cozinhá-la. A batata nasce dentro da terra.  
E isso era uma alegria que ela aprendeu na hora: a batata nasce dentro da 
terra. E dentro da batata, se a pele é tirada, ela é mais branca do que uma 
maçã descascada.  
A batata era a comida por excelência. Isso ela ficou sabendo, e era de uma 
leve aleluia. 
Esgueirou-se entre as centenas de pessoas na feira e isso era um 
crescimento dentro dela. Parou um instante junto da barraca dos ovos. 
Eram brancos. 
Na barraca dos peixes entrefechou os olhos aspirando de novo o cheiro de 
maresia dos peixes, e o cheiro era a alma deles depois de mortos.  
As peras estavam tão repletas delas mesmas que, nessa maturidade elas 
quase estavam em seu sumo. Lóri comprou uma e ali mesmo na feira deu a 
primeira dentada na carne da pera que cedeu totalmente. Lóri sabia que só 
quem tinha comido uma pera suculenta a entenderia. E comprou um quilo. 
Não era talvez para comer em casa, era para enfeitar, e para olhá-las mais 
alguns dias. 
Como se ela fosse um pintor que acabasse de ter saído de uma fase 
abstracionista, agora, sem ser figurativista, entrara num realismo novo. Nesse 
realismo cada coisa da feira tinha uma importância em si mesma, interligada 
a um conjunto — mas qual era o conjunto? Enquanto não sabia, passou a se 
interessar por objetos e formas, como se o que existisse fizesse parte de uma 
exposição de pintura e escultura. O objeto então que fosse de bronze — na 
barraca de bugigangas para presentes, viu a pequena estátua mal feita de 
bronze — o objeto que fosse de bronze, ele quase lhe ardia nas mãos de 
tanto gosto que lhe dava lidar com ele. Comprou um cinzeiro de bronze, 
porque a estatueta era feia demais. 
E de repente viu os nabos. Via tudo até encher-se de plenitude de visão e do 
manuseio das frutas da terra. Cada fruta era insólita, apesar de familiar e sua. 
A maioria tinha um exterior que era para ser visto e reconhecido. O que 
encantava Lóri. (LISPECTOR, 1998, p. 125-127). 

 

 Então, Loreley chega ao ponto culminante de seu processo de redescoberta. 

Ao chegar a casa e observar a existência de uma maçã, morde a fruta. Essa ação é 

seguida de um momento de iluminação. É a epifania clariciana que entra em cena, já 

que ―Só deu uma mordida e depositou a maçã na mesa. Porque alguma coisa 

desconhecida estava suavemente acontecendo. Era o começo — de um estado de 

graça‖ (LISPECTOR, 1998, p. 134). 

 Esse momento de iluminação que Clarice define como epifânico, Sartre 

define-o como ―náusea‖. Em Sartre, não significa a náusea física, mas a existencial 



66 

 

cujo propósito é revelar a existência de si e do mundo,  como pode ser observado 

em seu romance A Náusea. Nessa narrativa sartriana, Roquentin, mediante a raiz de 

uma castanheira, passa por essa experiência reveladora. Esse sentimento vai 

tomando-o na medida em que ele começa a observar a existência do mundo e dos 

objetos que o rodeiam. Com Loreley não acontece a manifestação da náusea dentro 

de uma concepção sartriana, já que esse momento é reconhecido como ―o estado 

de graça‖. Ainda assim, esse estado em que Loreley se encontra associa-se à 

náusea sartriana porque nele ―Passava-se a sentir que tudo o que existe — pessoa 

ou coisa — respirava e exalava uma espécie de finíssimo resplendor de energia. 

Esta energia é a maior verdade do mundo e é impalpável‖ (LISPECTOR, 1998, 

p.135). 

 Dessa forma, a narrativa de Clarice Lispector aproxima-se da filosofia da 

existência ao reconhecer no pensamento do Ser o diferenciador do homem em 

relação aos objetos, às coisas e por sugerir que a liberdade de fazer escolhas é 

inerente à condição humana e não se pode fugir a essa condição. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

 

5 SER E LINGUAGEM: ESTUDOS SOBRE UMA APRENDIZAGEM OU O LIVRO 

DOS PRAZERES 

 

 Olga de Sá (1979) em A escritura de Clarice Lispector diz que Clarice ―retoma 

aquela linhagem de invenção, dos raros que fizeram a ‗exploração da palavra‘‖ (p. 

130). Essa exploração se observa no uso dos clichês morais que os desgasta e 

retira o leitor da automatização da leitura. Isso acontece devido ao inevitável 

estranhamento do leitor mediante algumas imagens e colocações: ―o desejo infantil 

de ter tudo mas sem a ansiedade de dever dar algo em troca?‖ (LISPECTOR, 1998, 

p.19); [...]  ―Agora é a indiferença de um perdão‖ (p. 22); [...] ―Tenho sido a maior 

dificuldade no meu caminho‖  (p. 31) e [...]  ―morrer é que é o paraíso‖. (p. 35). 

 Essas expressões apresentadas na narrativa de Clarice demonstram que a 

autora insurge-se contra a linearidade discursiva. Esse rompimento dá-se, na 

maioria das vezes, pelo silêncio, pois o impronunciável manifesta-se como peça 

fundamental. O silêncio, em Clarice, é a origem, a causa da narrativa e ao mesmo 

tempo o polo para o qual se dirige a palavra. A narrativa de Uma Aprendizagem ou o 

Livro dos Prazeres começa com uma pausa (vírgula) e termina anunciando a palavra 

(dois pontos). Isso situa o leitor entre o respirar e o discurso que está por vir. Ao se 

observar que Ulisses e Loreley aprenderam a amar, aprenderam o prazer, 

aprenderam a ser felizes, pergunta-se: o que vem depois? 

 A primeira percepção do silêncio na narrativa de Clarice, dá-se pelo discurso 

indireto livre observado pelo monólogo que compõe a narrativa. Em relação a isso, 

Olga de Sá diz que 

 

O monólogo representa um mergulho no fluxo de consciência das 
personagens para colher a gênese dos pensamentos e sentimentos, 
coordenadas do mesmo dualismo interior em que parece debater-se a 
romancista: o desejo de viver ou analisar a consistência da vida; participar do 
sangue grosso da existência ou atirar-se no jogo da escritura. (SÁ, 1979, p. 
145). 

  

 Com tais apontamentos é possível notar que, nas narrativas de Clarice, o 

silêncio possui e possibilita muitas formas de reflexão e indagação as quais 

desembocam em uma busca pelo sentido da vida. Isso porque a escrita da autora é 

entremeada pelo silêncio que perpassa dois pontos importantíssimos: o indizível e o 

vazio. 



68 

 

4.1- O silêncio como a linguagem do Ser 

 

 A linguagem de Clarice Lispector é caracterizada pelo desnudamento. A 

palavra, para a escritora, tem um caráter ontológico, assim como sua abordagem 

metafísica do Ser. De acordo com Olga de Sá (2004) o ato da escrita era, para 

Clarice, uma forma de compreender a própria vida. A escritora considerava a palavra 

um instrumento que servia de exorcismo de seus fantasmas. 

 A linguagem, quando tomada como forma de compreensão da própria vida 

passa a estar envolta pelo silêncio uma vez que ele é o intervalo mediador entre a 

busca existencial e a tentativa de compreensão dos elementos sociais que 

determinam os comportamentos humanos. Isso significa que linguagem e sujeito 

estão em constante movimento, transitando entre o dito e o não-dito. Na obra Uma 

Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, Clarice expõe esse transitar quando 

apresenta um dos aspectos da relação entre Loreley e Ulisses ―... o que não 

soubesse ou não pudesse dizer, escreveria e lhe daria o papel mudamente — mas 

dessa vez não havia sequer o que contar‖ (LISPECTOR, 1998, p. 16). 

 Aqui é possível observar, de um lado, a escrita como forma de transmitir o 

que não se consegue dizer, do outro, a total ausência de verbalização. Logo, o 

silêncio faz-se presente como se a autora quisesse mostrar que as reflexões podem 

ser realizadas também pelo sentir, já que Loreley, após a ausência da palavra 

―apelara histericamente para tantos sentimentos contraditórios e violentos‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 16). Segundo Pierce (1977), o conhecimento não se dá 

apenas pela via da razão, mas também pelo sensitivo, pelo sensorial, por relações 

analógicas, pelas semelhanças e dessemelhanças.  

 Seguindo a análise de Pierce, chega-se às considerações de Kovadloff (2003) 

quando se pensa o silêncio como forma de manifestação do sentir e também do 

pensar. Para Kovadloff há duas modalidades de silêncio: o da oclusão e o da 

epifania. O da oclusão corresponde a uma palavra rejeitada, há um discurso que é 

possível, mas que é rejeitado pelo medo. Já o silêncio da epifania relaciona-se à 

revelação plena da palavra. Este é o que se pode encontrar no romance de Clarice. 

Ele é reconhecido pela personagem Loreley como algo onipotente, primordial que, 

ao mesmo tempo em que é apreendido, nada revela. 

 
O silêncio é a profunda noite secreta do mundo. E não se pode falar do 
silêncio como se fala da neve: sentiu o silêncio dessas noites? Quem ouviu 



69 

 

não diz. Há uma maçonaria do silêncio que consiste em não falar dele e de 
adorá-lo sem palavras./  (...) Mas há um momento em que do corpo 
descansado se ergue o espírito atento, e da Terra e da Lua. Então ele, o 
silêncio, aparece. E o coração bate ao reconhecê-lo: pois ele é o de dentro da 
gente. Pode-se depressa pensar no dia que passou. Ou nos amigos que 
passaram e para sempre se perderam. Mas é inútil esquivar-se: há o silêncio. 
Mesmo o sofrimento pior, o da amizade perdida, é apenas fuga. Pois se no 
começo o silêncio parece aguardar uma resposta — como arde, Ulisses, por 
ser chamada e responder; — cedo se descobre que de ti ele nada exige, 
talvez apenas o teu silêncio. (LISPECTOR, 1998, p. 37). 

 

 

 É possível observar que aqui, nesse momento de reflexão de Loreley, o nada 

não é o vazio da oclusão, mas sim o nada que transcende a palavra comum, que se 

aproxima do indizível, do sublime. É o momento em que o silêncio exige apenas o 

silêncio do Ser. Assim, o silêncio do Ser, no texto clariciano ―apresenta-se como uma 

arquitetura escritural cujo projeto diagramático, sintático e rítmico sintetiza, num 

plano estético, a sua percepção do mundo sensível, através do trajeto de seu olhar, 

orientado pelas pulsões internas‖ (KADOTA,  1997, p. 41).  

 Pelas pulsões internas, Loreley assume o risco de buscar no interior 

respostas às inquietações inerentes ao ser humano como se observa em: ―no 

próprio coração da palavra se reconhece o silêncio‖ (LISPECTOR, 1998, p. 39). 

Assim, é possível atribuir ao silêncio um lugar de reflexão; um vazio em que o 

indizível é relacionado a algo ainda oculto, mas que existe. Esse silêncio 

metaforizado representa, ao mesmo tempo, ausência e presença. 

 Nota-se então que o silêncio tem um papel extremamente relevante, já que é 

o pressuposto da incompletude da linguagem, uma vez que o dizer não-dito é um 

espaço que permite o deslocamento do sujeito e dos sentidos. Isso fica bem nítido 

no romance de Clarice, especialmente porque Loreley reconhece que ―Há um 

grande silêncio dentro de mim. E esse silêncio tem sido a fonte de minhas palavras. 

E do silêncio tem vindo o que é mais precioso que tudo: o próprio silêncio‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 56). 

 Nota-se então que, no silêncio, o sentido é múltiplo, pois o silêncio é 

constitutivo, é independente da linguagem, é o que impulsiona aquilo que é preciso 

não dizer para poder dizer. Vale ressaltar ainda que o silêncio não pode ser tomado 

como algo implícito, uma vez que ele, para significar, mantém relação com o dito. 

 

 



70 

 

4.2- Nos limites da dor e do prazer: A condição humana – um estudo 

schopenhauriano 

 

 Um estudo que aborde a temática da condição humana passa pelo 

pensamento schopenhauriano já que questões como sofrimento, dor, alegria e o 

saber viver são inerentes ao pensamento do filósofo alemão e, indiscutivelmente, 

dilemas da existência humana. 

 O romance de Clarice Lispector Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres 

que começa com uma vírgula e finaliza com dois pontos pode ser associado à 

existência humana. Isso porque pode ser pensado sob a perspectiva de algo que 

começa a ser observado a partir de um momento depois do início e também por 

indicar que não se trata do fim, mas de algo contínuo. Logo, está associado à 

captura de um instante, ou seja, associa-se à apreensão de um momento ou de um 

pensamento no instante em que ele surge. Assim, lembra a captação de um instante 

da existência humana, logo, de sua condição de ser existente. 

 Arthur Schopenhauer foi um dos primeiros pensadores a afirmar que o 

homem não é dono dos próprios atos porque ele é movido por uma força 

inconsciente que o leva a desejar uma série de coisas das quais ele não tem sequer 

a real dimensão. Por isso, o pensador atesta que ―a nossa receptividade para a dor 

é quase infinita, mas o mesmo não ocorre com nossa receptividade para o prazer, 

que tem limites estreitos‖ (SCHOPENHAUER, 2007, p. 113). 

 Por ser um pensador imbuído da preocupação para com os rumos da raça 

humana, Arthur Schopenhauer foi seguidor de algumas ideias de Platão e Kant no 

que tange à sensibilidade pelo sofrimento humano. Para o pensador, as alegrias 

humanas são raras e ilusórias enquanto as dores e as angústias são mais 

constantes e numerosas. Logo, o ponto de partida para os estudos de 

Schopenhauer são as experiências concretas do homem como a fome, a sede, a 

sexualidade, os medos, as alegrias e sobretudo a vontade que, para ele, é o que 

mantém o homem vivo e em movimento. A vontade é uma força que comanda a vida 

humana, pois ―tudo o que se opõe à nossa vontade nos é desagradável e dolorido‖.  

(SCHOPENHAUER, 2007, p. 113). 

 A partir desse ponto é que se chega ao sofrer, uma vez que o indivíduo busca 

muitas coisas durante toda sua vida, mas nunca se satisfaz com a coisa desejada. 



71 

 

Isso porque após a obtenção do que se deseja, vem o tédio e move o homem na 

busca de outro objeto do desejo. Logo, o homem nunca para de desejar, 

consequentemente, nunca para de sofrer. A concepção do homem como ―sinônimo‖ 

de sofrimento foi também amplamente desenvolvida por Sigmund Freud em sua 

obra O mal-estar na civilização (2004). Para o psicanalista o psiquismo e a 

civilização estão constituídos de tal forma que tornam a meta da felicidade 

inalcançável. Ele associa a concepção de princípio do prazer a um modo de 

organização que, por governar o psiquismo desde o início da vida, baseia-se na 

busca do prazer, mas também na ―evitação‖ de sofrimento. 

 Ao se aplicar tal concepção freudiana à obra de Clarice Lispector Uma 

Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, tendo como ponto de referência a 

personagem Loreley, é possível observar que a vivência humana transita pelos 

domínios da dor e do prazer. Na obra clariciana há um momento em que Loreley, 

dialogando com Ulisses diz 

 

— Meu mistério é simples: eu não sei como estar viva. 
— É que você só sabe, ou só sabia, estar viva através da dor. 
— É. 
— E não sabe como estar viva através do prazer? 
(LISPECTOR, 1998, p. 90-91). 

 

 Com relação a essa passagem, cabe lembrar que o ponto de partida de Freud 

para a investigação do propósito da vida com base no comportamento humano é o 

tema da felicidade. Ele afirma que os homens se esforçam para alcançar e preservar 

um estado feliz e que a aspiração à felicidade possui dois lados, ―uma meta positiva 

e outra negativa: por uma parte, [os homens] querem a ausência de dor e de 

desprazer; por outra, vivenciar intensos sentimentos de prazer‖ (FREUD, 2004, p. 

76). Em relação a essas considerações freudianas, é possível observar que na obra 

de Clarice Lispector faz-se presente a temática da busca do prazer, algo inerente à 

condição humana. Somado a essa busca, há a constatação de que o homem nunca 

para de sofrer porque as possibilidades de sentir infelicidade são muito maiores, pois 

não há uma forma de se conseguir a felicidade absoluta já que isso significaria o 

estado zero de tensão. 

 Nos questionamentos acerca da presença da infelicidade, Freud (2004) afirma 

que ela provém de fontes como o corpo, o mundo externo e os relacionamentos 

humanos. Mais uma vez isso pode ser justificado na narrativa de Clarice a partir do 



72 

 

seguinte diálogo entre Loreley e Ulisses, quando este diz ―— E quem era de primeiro 

plano na sua vida?‖ (LISPECTOR, 1998, p. 95). E ela responde: ―— Ninguém‖. 

(LISPECTOR, 1998, p. 95). 

 Com essa passagem percebe-se a confirmação de Freud ao dizer que a 

infelicidade provém do mundo externo e dos relacionamentos humanos, já que 

Loreley, em suas palavras, afirma sentir-se insegura diante da aproximação das 

pessoas e até mesmo na relação com o mundo à sua volta, pois sua resposta 

evasiva demonstra solidão. 

 Em contrapartida, após experimentar a leveza do estado de graça, Loreley 

percebeu que esse estado trazia felicidade. Então, chega à conclusão de que 

  

Também era bom que não viesse tantas vezes quantas queria: porque ela 
poderia se habituar à felicidade. Sim, porque em estado de graça se era 
muito feliz. E habituar-se à felicidade, seria um perigo social. Ficaríamos mais 
egoístas, porque as pessoas felizes o eram, menos sensíveis à dor humana, 
não sentiríamos a necessidade de procurar ajudar os que precisavam — tudo 
por termos na graça a compreensão e o resumo da vida. (LISPECTOR, 1998, 
p. 136).  

 

 Assim, constata-se que a obra de Clarice pode ser lida sob o viés das 

concepções freudianas acerca da existência humana no que se refere à dor, 

felicidade e infelicidade, pois, pelas considerações de Loreley, a partir do excerto 

acima, é possível perceber que os homens consideram-se felizes somente por terem 

escapado ao sofrimento, contudo é um estado que não se prolonga, já que não se 

pode existir e permanecer no estado zero de tensão. 

Somadas aos estudos de Freud, há, no livro de Clarice, as considerações de 

Schopenhauer acerca do prazer tanto na figura de Loreley que ―estava vibrando em 

puro desejo‖ (LISPECTOR, 1998, p. 16) quanto em Ulisses: ―seu corpo era fino e 

forte, um dos motivos imaginários que fazia com que Ulisses a quisesse‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 16). Ao se perseguir a personagem Loreley no decorrer da 

narrativa, é possível perceber, com maior clareza, essas  temáticas de inspiração 

schopenhaueriana. Logo no início do livro, a personagem Loreley é caracterizada 

como aquela que desconhecia o que é viver sem dor, já que ela se faz a seguinte 

pergunta: ―Ser era uma dor?‖ (LISPECTOR, 1998, p. 21). Essa interrogação é 

precedida da constatação ―... a condição não se cura mas o medo da condição é 

curável‖. (LISPECTOR, 1998, p. 20). Esses momentos de reflexões da personagem 



73 

 

mostram como é a vida humana, quando sua existência é uma obrigação a cumprir. 

Mostram também que o tempo não para e a humanidade deve acompanhá-lo, 

contudo, em meio a esse se construir, sempre, vem a insatisfação porque o querer e 

o desejo são infinitos e nunca se consegue alcançar nada, nem mesmo o que possa 

satisfazer esse querer e esse desejo de forma a saciá-los. Loreley tenta negar o 

desejo de ver ou não Ulisses. A decisão de não o ver é seguida de uma sequência 

de interminável silêncio e vazio os quais se observam a partir do registro da 

passagem do tempo: 

 
Haviam-se passado momentos ou três mil anos? Momentos pelo relógio em 
que se divide o tempo, três mil anos pelo que Lóri sentiu quando com pesada 
angústia, toda vestida e pintada, chegou à janela. Era uma velha de quatro 
milênios. /Não — não fazia vermelho. Era a união sensual do dia com a sua 
hora mais crepuscular. Era quase noite e estava ainda claro. Se pelo menos 
fosse vermelho à vista como o era nela intrinsecamente. Mas era um calor de 
luz sem cor, e parada. Não, a mulher não conseguia transpirar. Estava seca e 
límpida. E Iá fora só voavam pássaros de penas empalhadas. Se a mulher 
fechava os olhos para não ver o calor, pois era um calor visível. 
(LISPECTOR, 1998, p. 22). 

 

 Das faltas: 
 

Ah, e a falta de sede. Calor com sede seria suportável. Mas ah, a falta de 
sede. Não havia senão faltas e ausências. E nem ao menos a vontade. Só 
farpas sem pontas salientes por onde serem pinçadas e extirpadas. Só os 
dentes estavam úmidos. Dentro de uma boca voraz e ressequida os dentes 
úmidos mas duros — e sobretudo a boca voraz para nada. E o nada era 
quente naquele fim de tarde eternizada pelo planeta Marte. /Seus olhos 
abertos e diamantes. Nos telhados os pardais secos. "Eu vos amo, pessoas", 
era frase impossível. A humanidade lhe era como morte eterna que no 
entanto não tivesse o alívio de enfim morrer. Nada, nada morria na tarde 
enxuta, nada apodrecia. E às seis horas da tarde fazia meio-dia. Fazia meio-
dia com um barulho atento de máquina de bomba de água, bomba que 
trabalhava há tanto tempo sem água e que virará ferro enferrujado: há dois 
dias faltava água em diversas zonas da cidade. Nada jamais fora tão 
acordado como seu corpo sem transpiração e seus olhos-diamantes, e de 
vibração parada. E o Deus? Não. Nem mesmo a angústia. O peito vazio, sem 
contração. Não havia grito. (LISPECTOR, 1998, p. 23). 

 
 

Do não sentir e do querer: 
 
 

Sensível? Não se sente nada. Senão esta dura falta de ópio que amenize. 
Quero que isto que é intolerável continue porque quero a eternidade. Quero 
esta espera contínua como o canto avermelhado da cigarra, pois tudo isso é 
a morte parada, é a Eternidade de trilhões de anos das estrelas e da Terra, é 
o cio sem desejo, os cães sem ladrar. É nessa hora que o bem e o mal não 
existem. É o perdão súbito, nós que nos alimentávamos com gosto secreto da 
punição. Agora é a indiferença de um perdão. Pois não há mais julgamento. 
Não é um perdão que tenha vindo depois de um julgamento. É a ausência de 
juiz e condenado. E não chove, não chove. Não existe menstruação. Os 



74 

 

ovários são duas pérolas secas. Vou vos dizer a verdade: por ódio seco, 
quero é isto mesmo, e que não chova. (LISPECTOR, 1998, p. 24). 

 
 

Essa sequência na qual a personagem Loreley é flagrada denuncia o misto de 

vontade reprimida, desejo irrealizado, condição humana que não se cura, prazer 

sem satisfação, existência da dor. A vontade reprimida pode ser observada no 

registro de Loreley quando a personagem reconhece a passagem de mil anos em 

alguns minutos e pela pesada angústia que sentia; o desejo irrealizado é observado 

nas ausências, na falta de movimento; a existência da dor é registrada pelo 

reconhecimento de não haver ópio que a amenize e a condição humana é vista no 

jogo de palavras que se opõem como: ―cio sem desejo‖, ―bem e mal‖.  

O ponto inerente à condição humana é o que rege a filosofia de Arthur 

Schopenhauer e é o que possibilita a obra de Clarice Lispector ser lida sob esse 

viés. A tese básica da filosofia desse pensador parte da concepção de que o mundo 

só é dado à percepção como representação. Logo, o centro e  a essência do mundo 

não estão nele, mas naquilo que condiciona o seu aspecto exterior, na coisa em-si 

do mundo a que Schopenhauer denomina ‗vontade‘. Para ele, é da vontade de vida 

que provém todo o sofrimento, que é intrínseco à existência. Somente se aspira 

àquilo que não se tem: da falta do objeto desejado segue-se o sofrimento. 

Nota-se com essas considerações que o estado de falta no qual se encontra 

Loreley é uma das causas de sua dor. Essa percepção é também comungada por 

Sigmund Freud. Ao introduzir o tema do princípio do prazer e da realidade, Freud diz 

que 

 

O princípio de realidade não abandona o propósito de obtenção final de 
prazer, mas exige e consegue impor ao prazer um longo desvio que implica a 
postergação de uma satisfação imediata, bem como a renúncia às diversas 
possibilidades de consegui-la, e a tolerância provisória ao desprazer.  
(FREUD, 2006, p. 137). 

 

Segundo Freud, o princípio do prazer constitui um dos princípios que regula o 

aparelho mental e que domina a psique desde o início da vida. Contudo, o princípio 

do prazer é substituído pelo princípio da realidade. Isso significa então que, de um 

ser biológico que busca a satisfação das necessidades ligadas somente à 

sobrevivência (princípio do prazer), o homem torna-se um ser social, animado por 

desejos e necessidades que ultrapassam aqueles exigidos para se manter vivo 



75 

 

(princípio da realidade). Isso se dá porque os princípios têm ligação estreita com a 

organização social. Isso pode ser observado de acordo com a moralidade 

estabelecida, já que tais desejos podem ser satisfeitos, reprimidos, recalcados, 

postergados ou desviados de sua finalidade original. E é exatamente dessa 

mudança de princípio que vem o estado de falta. 

Tais considerações podem ser observadas na narrativa clariciana a partir do 

registro de ―não existe menstruação‖. Isso – quando unido a outra passagem do 

romance, ―... estava vibrando em puro desejo como lhe acontecia antes e depois da 

menstruação (LISPECTOR, 1998, p. 16) – apresenta a personagem como a mulher 

em pleno desejo, mesmo quando tenta negá-lo. Nesse momento em que Loreley 

sente a confusão de uma passagem de horas ou mil anos seguido do sentimento de 

falta, observa-se a presença do desejo feminino, da existência do prazer, do 

erotismo feminino. Contudo, há nesse mesmo registro a presença de ―não há mais 

julgamento‖; ―não é um perdão que tenha vindo depois de um julgamento‖. Com 

isso, infere-se que Clarice Lispector aproveita esse momento para apresentar uma 

das temáticas mais importantes da literatura feminina: a busca do prazer sem culpa. 

Delegadas a uma sociedade machista, escrever ou falar sobre o prazer sempre foi 

algo proibido à mulher. Logo, observa-se um erotismo sublimado, reprimido, incapaz 

de expandir em direção a um crescimento individual. Isso significa que há a dor, pois 

negar o que se deseja é viver a dor de não se ter o que se quer. Dessa forma, fica 

nítida a presença de Freud quando dos conceitos do princípio da realidade. 

Passado esse momento de confusão, de ocultação de sentimentos, registra-

se o contato de Loreley e Ulisses por telefone. Então, Loreley confirma a existência 

de sua condição ao dizer que não estava bem e o que tinha não era nada físico. Ao 

compreender a condição existencial de Loreley, Ulisses a aconselha a viver, apesar 

de 

 

(...) uma das coisas que aprendi é que se deve viver apesar de. Apesar de, se 
deve comer. Apesar de, se deve amar. Apesar de, se deve morrer. Inclusive 
muitas vezes é o próprio apesar de que nos empurra para a frente. Foi o 
apesar de que me deu uma angústia que insatisfeita foi a criadora de minha 
própria vida. Foi apesar de que parei na rua... (LISPECTOR, 1998, p. 26). 

  

Com esse excerto, nota-se que Ulisses, como professor, propõe a Loreley 

que não repreenda os sentidos e ajuda-a a despir-se das aparências de um discurso 

tradicional e a fim de fazer renascer a mulher em sua inteireza. Esse aprendizado 



76 

 

proposto por Ulisses foi, aos poucos sendo construído, pois  ―... ela já aprendera 

através de Ulisses. Antes ela evitara sentir. Agora ainda tinha porém já com leves 

incursões pela vida‖ (LISPECTOR, 1998, p. 34) . 

Assim como pode ser observado no pensamento schopenhauriano, Ulisses 

esperava que Loreley não se tornasse escrava da vida e para isso precisava 

atravessá-la sem cair em armadilhas. Pensamento semelhante a esse é o de Soren 

Kiekergaard (1948) que afirma ser a angústia da existência, fonte de conhecimento 

da condição humana. Com relação à dor, Schopenhauer atesta que ela é também 

um movimento de atração e repulsão, traduzido no caráter de indecisão do homem. 

Note-se que todos os sentimentos de confusão em Loreley são precedidos de uma 

indecisão de ver ou não Ulisses.  

Ainda em relação ao pensamento do filósofo alemão no romance de Clarice, 

tem ―A mais premente necessidade de um ser humano era tornar-se humano‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 32). Observa-se com esse excerto que há na  narrativa 

clariciana o reconhecimento de que cada ser humano é único e esse é um fenômeno 

especial para cada um. Contudo, esse fenômeno para cada indivíduo – somente ele 

ser o que é – é igual para todo humano. Logo, todos os humanos são iguais porque 

são diferentes. Essa belíssima síntese feita entre a particularidade de cada homem 

e, ao mesmo tempo, a universalidade dessa particularidade, mostra o alcance 

filosófico da obra de Clarice Lispector.  

Retomando o conceito de dor e prazer, há no romance o registro de que 

Loreley havia cortado a dor ―sem sequer ter outra coisa que em si substituísse a 

visão das coisas através da dor de existir‖ (LISPECTOR, 1998, p. 40). Isso mostra 

que, conforme afirmara Schopenhauer, a dor é inerente à condição humana e não 

se vive sem ela. Na sequência há ainda a afirmação de que Loreley, ―sem a dor, 

ficara sem nada, perdida no seu próprio mundo e no alheio sem forma de contato‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 40). Esse se perder está associado a mais uma confirmação 

de Schopenhauer, de que  o homem sozinho nada tem e não é nada. É vivendo que 

ele conhece e adquire os ensinamentos. É o próprio pensador quem afirma: 

 

Na esfera do intelecto a decisão entra em cena de modo totalmente empírico, 
contudo, esta se produziu a partir da índole interior, do caráter inteligível, da 
vontade individual em seu confronto com motivos dados e, por conseguinte, 
com perfeita necessidade. O intelecto nada pode fazer senão clarear a 
natureza dos motivos em todos seus aspectos, porém sem ter condições de 



77 

 

ele mesmo determinar a vontade, pois esta lhe é completamente inacessível, 
sim, até mesmo, insondável. (SCHOPENHAUER, 2007, p.377). 

 
 

Observa-se com isso que, para Schopenhauer, o homem pode ter, ao longo 

de sua vida, algumas alterações de comportamento, mas são as suas vontades que 

moldam o seu caráter. E é ao longo de sua vida que ele faz as tentativas de 

autoconhecimento. É daí que advém todo o sofrimento.  

Contudo, a narrativa de Clarice não é feita apenas de tom trágico das 

formulações de Schopenhauer. Após dores e hesitações Loreley começa a 

conhecer-se e a trabalhar com suas vontades, como se observa na sequência: 

 

Mas era tarde: ela já ansiava por novos êxtases de alegria ou de dor. Tinha 
era que ter tudo o que o mais humano dos humanos tinha. Mesmo que fosse 
a dor, ela a suportaria, sem medo novamente de querer morrer. Suportaria 
tudo. Contanto que lhe dessem tudo. (LISPERCTOR, 1998, p.75). 

 

 

e ainda em: 

Mas o prazer nascendo doía tanto no peito que às vezes, Lóri preferia sentir a 
habituada dor ao insólito prazer. A alegria verdadeira não tinha explicação 
possível, não tinha sequer a possibilidade de ser compreendida — e se 
parecia com o início de uma perdição irrecuperável. Aquele fundir-se com 
Ulisses que fora e era o seu desejo, tornara-se insuportavelmente bom. 
(LISPECTOR, 1998, 122). 

 

 Ao se analisar atentamente a obra Uma Aprendizagem ou o Livro dos 

Prazeres sob a perspectiva schopenhauriana, observa-se que a autora adota uma 

postura muito construtiva diante dos limites da vida humana.  Uma postura 

confirmada ao se deixar evidente que ao se estar nela, pode-se vivê-la de forma a 

fazer dela algo que tenha sentido ético para si e para os outros. 

 

4.3- Do estado de falta ao estado de graça 

 

 Na narrativa de Clarice é constante o registro espontâneo de sensações as 

quais refletem o estado mental da personagem Loreley. Essa consciência ocupa a 

tela ficcional do romance sob o tema da busca do autoencontro. Em primeiro 

momento, essa busca precisa ser registrada pela escrita, já que, em sua relação 

com Ulisses, prometera escrever tudo o que se passasse. Contudo, após um 

primeiro momento de manifestação de dor, lembrou-se de escrever a Ulisses 



78 

 

contando o que se passara, mas nada se passara dizível em palavras escritas ou 

faladas, (...) dessa vez não havia sequer o que contar‖ (LISPECTOR, 1998, p. 16). 

Em outro momento, a palavra escrita aparece e transforma-se em meio de 

comunicação entre Loreley e Ulisses: 

 

E assim como se lhe levasse uma flor, ela escreveu num papel algumas 
palavras que lhe dessem prazer: "Existe um ser que mora dentro de mim 
como se fosse casa dele, e é. Trata-se de um cavalo preto e lustroso que 
apesar de inteiramente selvagem — pois nunca morou antes em ninguém 
nem jamais lhe puseram rédeas nem sela — apesar de inteiramente 
selvagem tem por isso mesmo uma doçura primeira de quem não tem medo: 
come às vezes na minha mão. Seu focinho é úmido e fresco. Eu beijo o seu 
focinho. Quando eu morrer, o cavalo preto ficará sem casa e vai sofrer muito. 
A menos que ele escolha outra casa e que esta outra casa não tenha medo 
daquilo que é ao mesmo tempo selvagem e suave. Aviso que ele não tem 
nome: basta chamá-lo e se acerta com seu nome. Ou não se acerta, mas, 
uma vez chamado com doçura e autoridade, ele vai. Se ele fareja e sente que 
um corpo-casa é livre, ele trota sem ruídos e vai. Aviso também que não se 
deve temer o seu relinchar: a gente se engana e pensa que é a gente mesma 
que está relinchando de prazer ou de cólera, a gente se assusta com o 
excesso de doçura do que é isto pela primeira vez". (LISPECTOR, 1998, 
p.28-29). 

 

Esse método de escrever o que se sentiu, confirma a presença do trabalho 

metalinguístico como um recurso inerente às produções de Clarice, já que é possível 

observar o debate contínuo entre escritor e sua vocação. No que tange à busca do 

autoconhecimento, essa metáfora de existir um ser que mora dentro de mim e trata-

se de um cavalo, é analisada por Olga de Sá (2004) como ―o centauro-feminino, 

metade mulher, metade cavalo‖ (p. 180). Logo, dessa passagem depreende-se a 

busca do autoconhecimento  empreendida por Loreley. 

No entanto, a busca do autoconhecimento não é tão simples, uma vez que 

para se chegar a esse saber é preciso passar pelas quedas, pelo estado de falta, 

como se observa na narrativa em ―Não havia senão faltas e ausências‖ 

(LISPECTOR, 1998, p. 23).  

Estudos acerca do estado de falta em Clarice Lispector ficam melhor 

explorados quando se recorre ao filósofo francês Jean Paul Sartre (1983) cujo 

pensamento soube melhor exprimir os anseios do homem contemporâneo. Em sua 

obra O Ser e o Nada, o filósofo expõe considerações acerca do desengano e do 

fracasso vivido pelo homem que se vê abandonado em um mundo hostil e 

contraditório e que não encontra apoio a não ser em si mesmo e em sua liberdade. 

Contudo, para que esse apoio seja conseguido é necessário que haja o 



79 

 

autoconhecimento. Então, para que isso ocorra, ele volta-se ao próprio interior a fim 

de encontrar a razão para seus mais íntimos anseios. Nessa busca, ocorre de o 

homem nada encontrar, senão o vazio e o nada do Ser. 

Esse vazio é identificado na busca empreendida por Loreley em conformidade 

com a concepção sartriana, já que ―ela havia cortado sem sequer ter outra coisa que 

em si substituísse a visão das coisas através da dor de existir, como antes. Sem a 

dor, ficara sem nada, perdida no seu próprio mundo e no alheio sem forma de 

contato‖ (LISPECTOR, 1998, p. 40). 

Segundo Sartre, ao se encontrar no vazio do Ser, o indivíduo pode se 

entregar ao comportamento passivo e assistir ao que lhe acontece, chegando assim 

à experiência negativa do existir, ou pode jogar-se a um comportamento ativo 

fazendo da negação seu objetivo de conquista. Essa experiência negativa consiste 

no não reconhecimento da realidade em que vive, ou seja, o homem torna-se alheio 

a tudo que o cerca. Ao tomar consciência desse estranhamento o indivíduo recolhe-

se ao isolamento e é tomado pelo sentimento de perda de si dentro da realidade. 

Isso se observa no romance de Clarice em algumas passagens como no 

momento em que Loreley perde-se em seu mundo e quando 

 
 Lóri despertou um pouco para uma realidade mais objetiva em torno de si, 
mudou de posição de cabeça sobre o braço dobrado. Pensou que há minutos 
lutava com o Deus, cansada, exausta, murmurou sem timbre de voz: não 
entendo nada. Era uma verdade tão indubitável que tanto seu corpo como 
sua alma vergaram-se ligeiramente e assim ela repousou um pouco. Naquele 
instante era apenas uma das mulheres do mundo, e não um eu, e integrava-
se como para uma marcha eterna e sem objetivo de homens e mulheres em 
peregrinação para o Nada. O que era um Nada era exatamente o Tudo. 
(LISPECTOR, 1998, p.66). 

 

 Ainda com relação a essa negatividade relacionada ao isolamento, Sartre 

alerta sobre uma experiência de negatividade que é a dúvida. Nesse ponto, o 

pensador define que ao deparar-se com a dúvida, o indivíduo suspende a existência 

do mundo não o negando, mas voltando para si através de uma reflexão radical, ou 

seja, para a subjetividade do sujeito, algo que possibilita chegar ao fundamento 

subjetivo de todas as coisas. Ao se encontrar nesse processo de dúvida, 

inevitavelmente, o homem desliga-se do mundo e sofre uma queda reduzindo-se a 

um eu desligado do real. 

 No romance Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, Loreley passa por 

essa experiência já que o estado de graça somente é encontrado após viver a 



80 

 

experiência da queda. Isso fica evidenciado em algumas passagens como se 

observa no momento em que Loreley chega ao nada do Ser  ―Mas é que..., tentou 

Lóri defender-se, é que eu me sinto tão... tão nada‖ (LISPECTOR, 1998, p. 83); em 

outro momento  há o alheamento do mundo ―Entrou em casa como uma foragida do 

mundo. Era inútil esconder: a verdade é que não sabia viver‖ (op. cit. 87) e  confirma 

a existência da dúvida do existir ―Que é que eu faço, é de noite e eu estou viva. 

Estar viva está me matando aos poucos‖ (LISPECTOR, 1998,  p. 115). 

 Nota-se que toda essa experiência negativa vivida por Loreley leva-a a um 

comportamento de passividade existencial na qual o sentido da realidade vai 

desaparecendo e, independente de seu querer, ela sofre a perda do mundo; de 

reconhecer-se existindo no mundo. Para Sartre, todo comportamento humano tende 

a perder sua razão de ser na medida em que a realidade perde o sentido. 

 Mas, aos poucos, essas experiências negativas, de tanto se repetirem, vão 

abalando o indivíduo profundamente até o momento em que ele, por invadir a 

própria substância, encontra-se instaurado por uma nova visão da realidade. Então, 

tomado por uma iluminação, começa a perceber a existência 

 

ser era infinito, de um infinito de ondas do mar. Eu estou sendo, dizia a árvore 
do jardim. Eu estou sendo, disse o garçom que se aproximou. Eu estou 
sendo, disse a água verde na piscina. Eu estou sendo, disse o mar azul do 
Mediterrâneo. Eu estou sendo, disse o nosso mar verde e traiçoeiro. Eu estou 
sendo, disse a aranha e imobilizou a presa com o seu veneno. Eu estou  
sendo, disse uma criança que escorregara nos ladrilhos do chão e gritara 
assustada: mamãe! Eu estou sendo, disse a mãe que tinha um filho que 
escorregava nos ladrilhos que circundavam a piscina. (LISPECTOR, 1998,  p. 
72). 
 
 

 Esse momento de iluminação é, para Sartre, a chegada da náusea; um 

sentimento metafísico capaz de revelar a existência humana. Em Clarice Lispector, 

esse sentimento de náusea é associado a um sentir físico, porém, no romance Uma 

Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, o sentimento da náusea ocorre como o 

estado de graça. Um sentimento que vai surgindo aos poucos e tem seu início com o 

reconhecimento da existência do mundo e das coisas, conforme excerto acima; é 

também registrado pela sensação olfativa ―Agora ia sem preguiça às cinco da 

manhã, quando o cheiro do mar ainda não usado a deixava tonta de alegria. (...) 

Para o mundo de perfumes, Lóri já acordara‖ (LISPECTOR, 1998, p 112).  



81 

 

Após esse princípio de reconhecer o mundo, busca-lo através dos aromas, 

Loreley começa a entrar no que se pode chamar de estado de graça, ou seja, 

começa a sair do estado da queda para se erguer ao estado de graça. Ao se 

alcançar o estado de graça, começa a descobrir a profunda beleza, antes inatingível 

de tudo o que existe, pois, conforme assinala José Olympio (1975) ―[...] há uma bem 

aventurança física que a nada se compara. O corpo se transforma num dom e se 

sente que é um dom porque se está experimentando, numa fonte direta, a dádiva 

indubitável de existir materialmente‖ (p. 101). Essa maneira de existir se observa em 

―Então com ternura aceitou estar no mistério de ser viva‖ (LISPECTOR, 1998, p. 

115).  

 Assim, nota-se que no estado de graça, além de se observar a existência de 

pessoas e coisas em contemplação, não se entra em processo de adivinhar o como 

e o porquê de as coisas existirem, pois, apenas sabe-se. Nesse estado, é possível 

observar que tudo o que existe exala vida, exala energia sob uma verdade 

impalpável. Após perceber a própria existência, Loreley entra em contato com o 

inanimado também através da percepção, pois é ela quem desperta para a 

descoberta da existência das coisas. Nesse processo de percepção, Loreley inicia 

 

Sua pesquisa do mundo não humano, para entrar em contato com o neutro 
vivo das coisas que, estas não pensando, eram no entanto vivas, ela 
passeava por entre as barracas e era difícil aproximar-se de alguma, tantas 
mulheres trafegavam com sacos e carrinhos. /Afinal viu: sangue puro e roxo 
escorria de uma beterraba esmagada no chão. Mas seu olhar se fixou na 
cesta de batatas. Tinham formas diversas e cores nuancizadas. Pegou uma 
com as duas mãos, e a pele redonda era lisa. A pele da batata era parda, e 
fina como a de uma criança recém-nascida. Se bem que, ao manuseá-la, 
sentisse nos dedos a quase insensível existência interior de pequenos brotos, 
invisíveis a olho nu. Aquela batata era muito bonita. Não quis comprá-la 
porque não queria vê-la emurchecer em casa e muito menos cozinhá-la. /A 
batata nasce dentro da terra. /E isso era uma alegria que ela aprendeu na 
hora: a batata nasce dentro da terra. E dentro da batata, se a pele é tirada, 
ela é mais branca do que uma maçã descascada. /A batata era a comida por 
excelência. Isso ela ficou sabendo, e era de uma leve aleluia. /Esgueirou-se 
entre as centenas de pessoas na feira e isso era um crescimento dentro dela. 
Parou um instante junto da barraca dos ovos. /Eram brancos. /Na barraca dos 
peixes entrefechou os olhos aspirando de novo o cheiro de maresia dos 
peixes, e o cheiro era a alma deles depois de mortos. /As pêras estavam tão 
repletas delas mesmas que, nessa maturidade elas quase estavam em seu 
sumo. Lóri comprou uma e ali mesmo na feira deu a primeira dentada na 
carne da pêra que cedeu totalmente. Lóri sabia que só quem tinha comido 
uma pêra suculenta a entenderia. E comprou um quilo. Não era talvez para 
comer em casa, era para enfeitar, e para olhá-las mais alguns dias. /Como se 
ela fosse um pintor que acabasse de ter saído de uma fase abstracionista, 
agora, sem ser figurativista, entrara num realismo novo. Nesse realismo cada 
coisa da feira tinha uma importância em si mesma, interligada a um conjunto 



82 

 

— mas qual era o conjunto? Enquanto não sabia, passou a se interessar por 
objetos e formas, como se o que existisse fizesse parte de uma exposição de 
pintura e escultura. O objeto então que fosse de bronze — na barraca de 
bugigangas para presentes, viu a pequena estátua mal feita de bronze — o 
objeto que fosse de bronze, ele quase lhe ardia nas mãos de tanto gosto que 
lhe dava lidar com ele. Comprou um cinzeiro de bronze, porque a estatueta 
era feia demais. /E de repente viu os nabos. Via tudo até encher-se de 
plenitude de visão e do manuseio das frutas da terra. Cada fruta era insólita, 
apesar de familiar e sua. A maioria tinha um exterior que era para ser visto e 
reconhecido. O que encantava Lóri. Às vezes comparava-se às frutas, e 
desprezando sua aparência externa, ela se comia internamente, cheia de 
sumo vivo que era. Ela estava procurando sair da dor, como se procurasse 
sair de uma realidade outra que durara sua vida até então. (LISPECTOR, 
1998, pp. 125-127).  

  

 Nota-se com essa passagem que, para Loreley, esse início de contato com o 

estado de graça deve-se a um esplendor próprio inerente às coisas, conforme se 

observa no excerto acima e também conforme observa em si mesma ―Eu existo, 

estou vendo‖ (LISPECTOR, 1998, p. 131). É nesse estado que Loreley reconhece o 

poder revelador que a palavra possui, pois reconhece que a palavra escrita seria 

capaz de situá-la no mundo. Sabendo disso 

  

Sentou-se diante do papel vazio e escreveu: comer — olhar as frutas da feira 
— ver cara de gente — ter amor — ter ódio — ter o que não se sabe e sentir 
um sofrimento intolerável — esperar o amado com impaciência — mar — 
entrar no mar — comprar um maiô novo — fazer café — olhar os objetos — 
ouvir música — mãos dadas — irritação — ter razão — não ter razão e 
sucumbir ao outro que reivindica — ser perdoada da vaidade de viver — ser 
mulher — dignificar-se — rir do absurdo de minha condição — não ter 
escolha — ter escolha — adormecer — mas de amor de corpo não falarei. 
Depois dessa lista ela continuava a não saber quem ela era, mas sabia o 
número indefinido de coisas que podia fazer (LISPECTOR, 1998, p.132). 

 

 Após o aprendizado proporcionado pela palavra, Loreley chega ao neutro da 

existência das coisas e, finalmente, chega plenamente ao estado de graça 

 

Foi no dia seguinte que entrando em casa viu a maçã solta sobre a mesa. Era 
uma maçã vermelha, de casca lisa e resistente. Pegou a maca com as duas 
mãos: era fresca e pesada. Colocou-a de novo sobre a mesa para vê-la como 
antes. E era como se visse a fotografia de uma maçã no espaço vazio. 
Depois de examiná-la, de revirá-la, de ver como nunca vira a sua redondez e 
sua cor escarlate — então devagar, deu-lhe uma mordida. E, oh Deus, como 
se fosse a maçã proibida do paraíso, mas que ela agora já conhecesse o 
bem, e não só o mal como antes. Ao contrário de Eva, ao morder a maçã 
entrava no paraíso. Só deu uma mordida e depositou a maçã na mesa. 
Porque alguma coisa desconhecida estava suavemente acontecendo. Era o 
começo — de um estado de graça. Só quem já tivesse estado em graça, 
poderia reconhecer o que ela sentia. Não se tratava de uma inspiração, que 
era uma graça especial que tantas vezes acontecia aos que lidavam com 
arte. O estado de graça em que estava não era usado para nada. Era como 
se viesse apenas para que se soubesse que realmente se existia. Nesse 



83 

 

estado, além da tranquila felicidade que se irradiava de pessoas lembradas e 
de coisas, havia uma lucidez que Lóri só chamava de leve porque na graça 
tudo era tão, tão leve. Era uma lucidez de quem não adivinha mais: sem 
esforço, sabe. Apenas isto: sabe. Que não lhe perguntassem o que, pois só 
poderia responder do mesmo modo infantil: sem esforço, sabe-se. E havia 
uma bem-aventurança física que a nada se comparava. O corpo se 
transformava num dom. E ela sentia que era um dom porque estava 
experimentando, de uma fonte direta, a dádiva indubitável de existir 
materialmente. No estado de graça, via-se a profunda beleza, antes 
inatingível, de outra pessoa. Tudo, aliás, ganhava uma espécie de nimbo que 
não era imaginário: vinha do esplendor da irradiação quase matemática das 
coisas e das pessoas. Passava-se a sentir que tudo o que existe — pessoa 
ou coisa — respirava e exalava uma espécie de finíssimo resplendor de 
energia. Esta energia é a maior verdade do mundo e é impalpável. Nem de 
longe Lóri podia imaginar o que devia ser o estado de graça dos santos. 
Aquele estado ela jamais conhecera e nem sequer conseguia adivinhá-lo. O 
que lhe acontecia era apenas o estado de graça de uma pessoa comum que 
de súbito se torna real, porque é comum e humana e reconhecível e tem 
olhos e ouvidos para ver e ouvir. As descobertas naquele estado eram 
indizíveis e incomunicáveis. Ela se manteve sentada, quieta, silenciosa. Era 
como uma anunciação. Não sendo porém precedida pelos anjos que, 
supunha ela, antecediam a graça dos santos. Mas era como se o anjo da vida 
viesse anunciar-lhe o mundo. (LISPECTOR, 1998, p. 134-135).  

 

 Dessa forma, observa-se que a entrada de Loreley no estado de graça se dá 

a partir de um fato trivial do dia a dia, ou seja, a partir de algo simples do cotidiano. 

Pode-se dizer que é uma experiência que subtrai o sentido do mundo para 

estabelecer, por meio da epifania, uma relação entre o humano e o não humano. É 

esse, um momento de descortino contemplativo e silencioso próprio das 

personagens claricianas. 

 A conceituação do estado de graça conforme apresentada por José Olympio 

(1975) vai ao encontro das definições apresentadas por Benedito Nunes (1973), 

Afonso Romano de Sant‘Anna (1973) e Olga de Sá (1979).  Para Olympio, no 

momento do estado de graça se experimenta a dádiva de existir materialmente; 

Benedito Nunes, definindo esse momento como epifânico diz que ele assinala o 

limite que separa o dizível do indizível; Sant‘Anna afirma que, no ponto maior da 

dualidade ―eu e o outro‖, situa-se um estágio avançado onde ocorre a epifania. Para 

Olga de Sá, a epifania é perceptível aos sentidos, sobretudo aos olhos, ouvidos e 

tato.  

 Em Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, Loreley, ―viu a maçã solta 

sobre a mesa‖ (...)  ―Pegou a maçã com as duas mãos (...) ―deu-lhe uma mordida‖ 

(1998, p. 134). Após esse momento, Loreley entra no estado de graça. Olga de Sá, 

apresenta algumas considerações acerca do instante chamado de epifânico. Para 

ela, primeiro se constata que o objeto é uma coisa íntegra: Loreley viu a maçã ; em 



84 

 

seguida, que a maçã apresenta uma estrutura compósita: observou que se tratava 

de uma maçã vermelha, de casca lisa e resistente; em seguida constata-se que esse 

objeto é o que é:  constatou que a maçã era fresca e pesada.  

 É possível depreender dessas afirmações que o momento epifânico equivale 

ao estado de graça, já que em ambos esse instante advém de um momento em que 

se rasga para alguém a casca do cotidiano o qual é rotineiro, mecânico e vazio.  

  

4.4- O desvelar do erotismo  –  George Bataille em Clarice Lispector 

 

 A atividade erótica também se faz presente na obra clariciana desde o início 

da narrativa. Georges Bataille (1987) diz que o ―erotismo é na consciência do 

homem aquilo que põe nele o ser em questão‖ (p. 20). A personagem Loreley, 

construída por Clarice, ao se preparar para um encontro com Ulisses – com quem 

mantinha um relacionamento de descobertas, de aprendizagem, de espera até que 

ela estivesse pronta para então poderem se entregar um ao outro, sem reservas – 

sente   

 

então do ventre mesmo, como um estremecer longínquo de terra que mal se 
soubesse ser sinal de terremoto, do útero, do coração contraído veio o tremor 
gigantesco duma forte dor abalada, do corpo todo o abalo — e em sutis 
caretas de rosto e de corpo afinal com a dificuldade de um petróleo rasgando 
a terra. (LISPECTOR, 1998, p. 13-14) 

  

 Esse instante marca o momento em que Loreley distancia-se de si para estar 

no pendular entre o humano e o inumano como se pode observar quando da 

comparação com as palavras: ‗sinal de terremoto, petróleo rasgando terra‘. Esse 

momento que vai do interdito à sua manifestação funciona como uma medida 

cautelar contra o desequilíbrio e a desorganização, já que, segundo Bataille, 

 

A ansiedade sexual perturba uma ordem, um sistema sobre o qual repousam 
a eficiência e o prestígio. O ser, na verdade, se divide, sua unidade se rompe, 
desde o primeiros instante da crise sexual. Nesse momento, a vida pletórica 
da carne choca-se com a resistência do espírito... O movimento carnal é 
singularmente alheio à vida humana: ele se desencadeia independente dela, 
contanto que ela se cale, contanto que ela se ausente. Aquele que se 
abandona a esse movimento não é mais humano. Como os animais, reduzir-
se-á ao cego desencadeamento dos instintos, gozando momentaneamente 
da cegueira e do esquecimento. (BATAILLE, 1987, p. 98). 

 

  



85 

 

Essas considerações confirmam que o erotismo, ao se revelar em sua 

essência, surge como a transgressão que formula o interdito. Assim, a presença do 

erotismo vai sendo construída, na obra, pela esfera do sensível antes de se 

mergulhar no prelúdio amoroso. O caminhar dessa construção vai evoluindo através 

da comparação dos sentimentos de Loreley a ―flashes‖ da existência do mundo 

sugeridos pela narrativa 

 
Era a união sensual do dia com a sua hora mais crepuscular. Era quase noite 
e estava ainda claro. Se pelo menos fosse vermelho à vista como o era nela 
intrinsecamente. Mas era um calor de luz sem cor, e parada. Não, a mulher 
não conseguia transpirar. Estava seca e límpida. E Iá fora só voavam 
pássaros de penas empalhadas. Se a mulher fechava os olhos para não ver o 
calor, pois era um calor visível, só então vinha a alucinação lenta 
simbolizando-o/ (...) Nada jamais fora tão acordado como seu corpo sem 
transpiração e seus olhos-diamantes, e de vibração parada. E o Deus? Não. 
Nem mesmo a angústia. O peito vazio, sem contração. Não havia grito./ (...) A 
urgência é ainda imóvel mas já tem um tremor dentro. Lóri não percebe que o 
tremor é seu, como não percebera que aquilo que a queimava não era o fim 
da tarde encalorada, e sim o seu calor humano. (LISPECTOR, 1998, p. 22-
25). 

 

O fragmento acima mostra o erotismo traduzido em densos momentos 

insólitos os quais, sob forte tensão, rompem-se, deixando entrever, nos espaços 

intervalares dos fragmentos, o tecido sensual que compõe a narrativa. Isso pode ser 

comprovado pelas expressões ―união sensual do dia‖, ―era um calor visível‖, ―tremor 

dentro‖, ―o seu calor humano‖. Tais expressões evidenciam o trabalho da autora com 

os significantes pelo despertar do sinestésico das sensações visuais, auditivas, 

táteis e até mesmo térmicas resgatadas pela linguagem: ―calor visível‖, ―não havia 

grito‖, ―tremor dentro‖ e ―que a queimava‖. 

Em outra passagem, observam-se outras expressões que delineiam o 

percurso erótico em que imergirá a narrativa: ―Com o desespero de fêmea 

desprezada, ouviu o carro dele se afastar. A visão de Ulisses tirara-lhe o sono. 

Olhou-se de corpo inteiro ao espelho para calcular o que Ulisses vira. E achou-se 

atraente‖. (LISPECTOR, 1998, p. 34).  

A figura do cavalo é também uma imagem recorrente impregnada de 

erotismo. Isso pode ser constatado em 

 

ela escreveu num papel algumas palavras que lhe dessem prazer: "Existe um 
ser que mora dentro de mim como se fosse casa dele, e é. Trata-se de um 
cavalo preto e lustroso que apesar de inteiramente selvagem — pois nunca 
morou antes em ninguém nem jamais lhe puseram rédeas nem sela — 
apesar de inteiramente selvagem tem por isso mesmo uma doçura primeira 



86 

 

de quem não tem medo: come às vezes na minha mão. Seu focinho é úmido 
e fresco. Eu beijo o seu focinho. Quando eu morrer, o cavalo preto ficará sem 
casa e vai sofrer muito. A menos que ele escolha outra casa e que esta outra 
casa não tenha medo daquilo que é ao mesmo tempo selvagem e suave. 
Aviso que ele não tem nome: basta chamá-lo e se acerta com seu nome. Ou 
não se acerta, mas, uma vez chamado com doçura e autoridade, ele vai. Se 
ele fareja e sente que um corpo-casa é livre, ele trota sem ruídos e vai. Aviso 
também que não se deve temer o seu relinchar: a gente se engana e pensa 
que é a gente mesma que está relinchando de prazer ou de cólera, a gente 
se assusta com o excesso de doçura do que é isto pela primeira vez". 
(LISPECTOR, 1998, p. 28-29). 

 

Esse abandonar-se momentâneo de Loreley ao espaço dos sentidos marca a 

passagem do racional para o sensual que é reforçada pela imagem do cavalo, 

símbolo de potência sexual, e a sua fusão com a personagem, colocando mulher e 

cavalo no mesmo nível: o da animalidade. Assim, esse cavalo preto que nunca 

morou antes em ninguém e que nunca foi montado é a representação do que é 

selvagem e suave. Nessa mesma passagem Loreley avisa que não se deve temer 

ao relinchar do cavalo, uma vez que ‗a gente se engana e pensa que é a gente 

mesma que está relinchando de prazer ou de cólera‘.  

Têm-se no excerto acima elementos em tensão como: selvagem e suave; 

relinchar de prazer ou de cólera os quais indicam movimentos conflitantes. Há 

também a presença de ―Como se uma manada de gazelas transparentes se 

transladassem no ar do mundo ao crepúsculo — foi isso o que Lóri conseguiu várias 

semanas depois. A vitória translúcida foi tão leve e promissora como o prazer pré-

sexual‖. (LISPECTOR, 1998, p.30). 

Tudo isso parece repercussões das oposições que se articulam. Contudo, 

Loreley se tranquiliza com o poder de articulações desse tipo, pois reflete que 

  

O que também salvara Lóri é que sentia que se o seu mundo particular não 
fosse humano, também haveria lugar para ela, e com grande beleza: ela seria 
uma mancha difusa de instintos, doçuras e ferocidades, uma trêmula 
irradiação de paz e luta, como era humanamente, mas seria de forma 
permanente: porque se o seu mundo não fosse humano ela seria um bicho. 
Por um instante então desprezava o próprio humano e experimentava a 
silenciosa alma da vida animal. (LISPECTOR, 1998, p. 43). 

 
 

 O sentir de Loreley é registrado nesse momento pelo erotismo imanente da 

linguagem que oferece o contorno dessa transmutação à vida animal. Bataille (1987) 

diz que o movimento carnal é singularmente alheio à vida humana: ele se 

desencadeia independente dela, contanto que ela se cale. Afirma ainda que aquele 



87 

 

que se abandona a esse movimento não é mais humano. Como os animais reduzir-

se-á ao cego desencadeamento dos instintos, gozando momentaneamente, da 

cegueira e do esquecimento. Então, o ‗desprezar o próprio humano‘ e ‗experimentar 

a alma da vida animal‘ correspondem ao que Bataille afirma ser o momento em que 

o ser se divide entre a vida pletórica da carne com a resistência do espírito. É 

possível observar ainda que Clarice opera no plano das sensações pela presença de 

elementos da visão (mancha difusa) e do paladar (doçuras). 

 A presença de elementos  sensoriais é percebida na sequência em que se 

registra o encontro para o amor entre Loreley e Ulisses 

 

Foi então deitados no chão que se amaram tão profundamente que tiveram 
medo da própria grandeza deles. [...] a fome de Lóri fez com que Ulisses 
esquecesse de todo a gentileza, e foi com uma voracidade sem alegria que 
eles se amaram pela segunda vez [...] Nunca havia pensado que o que eu iria 
atingir era a santidade do corpo. Quanto a ela, lutara toda a sua vida contra a 
tendência ao devaneio, nunca deixando que ele a levasse até as últimas 
águas. Mas o esforço de nadar contra a corrente doce havia tirado parte de 
sua força vital. Agora, no silêncio em que ambos estavam, ela abriu suas 
portas, relaxou a alma e o corpo, e não soube quanto tempo se passara pois 
tinha-se entregue a um profundo e cego devaneio que o relógio da Glória não 
interrompia. [...] Ficou de olhos abertos no escuro e cada vez mais o escuro 
se revelava a ela como um denso prazer compacto, quase irreconhecível 
como prazer, se fosse comparado com o que tivera com Ulisses. [...] eles se 
haviam possuído além do que parecia ser possível e permitido, e no entanto 
ele e ela estavam inteiros. A fruta estava inteira, sim, embora dentro da boca 
sentisse como coisa viva a comida da terra. Era terra santa porque era a 
única em que um ser humano podia ao amar dizer: eu sou tua e tu és meu, e 
nós é um. (LISPECTOR, 1998, p. 149-153). 

 
 

  Nessa sequência de ações é possível perceber um mundo de sugestões, com 

figurações metafóricas que ajudam na composição da visão da sexualidade e do 

prazer. Pela utilização de expressões como ‗grandeza‘, ‗fome de Lóri‘, ‗santidade do 

corpo‘, ‗últimas águas‘, ‗abriu suas portas‘, ‗denso prazer compacto‘, ‗a fruta estava 

inteira‘, ‗terra santa‘, ‗nós é um‘, observa-se a proliferação convulsiva de signos que 

apontam para o erótico, para a transgressão do mundo organizado, repetitivo, 

possibilitando uma incontrolável liberação explosiva de pulsões há muito contidas, 

abafadas pelo cotidiano. 

 

 

 

 
 
 



88 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 
 Ao se chegar às considerações finais do estudo proposto, mesmo com a 

sensação de que a escrita de Clarice, na narrativa de Uma Aprendizagem ou o Livro 

dos Prazeres  conduz além do que está aqui exposto, é possível afirmar que foi 

traçada uma linha para penetração no universo literário da escritora. Clarice foi uma 

escritora que sentia a arte como uma experiência transgressora e isso pode ser visto 

em suas narrativas, especialmente por se notar a experiência estética como uma 

saída contestatória que se opõe ao fazer artístico como mera reprodução de 

mecanismos de representação. 

 Os recursos empregados pela escritora, nas palavras de Olga de Sá (1979), 

são recursos que, além de incluir o monólogo, verticalizam a narrativa e fragmentam 

a escrita para que atinja o mundo interior. Isso se deve à estilística das sensações 

que rege a adjetivação pela natureza de um estilo bem pessoal de Clarice, com uma 

carga emocional proveniente de palavras-chave que produzem um efeito estético. 

 Sobre a construção das personagens, Benedito Nunes afirma que são difíceis 

de caracterizar, já que 

 

Em cada um deles é a existência, como fonte substancial de todos os 
conflitos interpessoais que se apresenta, infiltrado-se no cotidiano, 
produzindo a retratação da personalidade social e que, desgastando a crosta 
protetora de sentimentos e atitudes criados pelo hábito e pela cultura, 
transcende os nexos objetivos, social ou historicamente estabelecidos, para 
impor-se como força dominante, primitiva e caótica. Enfim, o que se tipifica 
neles é a própria existência e sua reflexão interroga constantemente a 
experiência de viver. Nãos sendo, porém, nem espectros nem fantasmas, não 
limitam a realidade do ser humano à subjetividade porque esta é apenas um 
momento privilegiado dessa experiência que, na obra de Clarice Lispector, 
possui extensão universal e caráter cósmico. (NUNES, 1966, pp. 70-71). 

 

 Tal descrição apresentada por Nunes é o que melhor pode caracterizar a 

composição de Loreley.  Através dessa personagem foi possível notar a presença de 

uma escritora que dá, ao leitor, acesso ao além dos limites e, ao mesmo tempo, 

preserva esses limites por proporcionar um mundo vislumbrado pelo descontínuo 

dos interditos, das proibições, do medo, da dor, da busca cujo fundamento está na 

essência do ser humano. Segundo Bataille  

  

É transgredindo os limites necessários a sua conservação como ser finito – 
conservação que tem o fim negativo de evitar a morte – que o homem se 



89 

 

afirma, querendo ir o mais longe possível, aumentando sua intensidade, o 
único valor positivo, ‗para além do bem e do mal‘. (BATAILLE, 1987, p. 21). 

 
 
 

 É nessa linha que Clarice atuou no decorrer da narrativa da obra proposta 

para este estudo. Através do percurso construído pelo jogo entre o limite e a 

transgressão a escritora mostra o além dos limites através do pensamento, como se 

observa em 

 
 

O bom era ter uma inteligência e não entender. Era uma bênção estranha 
como a de ter loucura sem ser doida. Era um desinteresse manso em relação 
às coisas ditas do intelecto, uma doçura de estupidez. Mas de vez em quando 
vinha a inquietação insuportável: queria entender o bastante para pelo menos 
ter mais consciência daquilo que ela não entendia. Embora no fundo não 
quisesse compreender. Sabia que aquilo era impossível e todas as vezes que 
pensara que se compreendera era por ter compreendido errado. 
Compreender era sempre um erro – preferia a largueza tão ampla e livre e 
sem erros que era não-entender. Era ruim, mas pelo menos se sabia que se 
estava em plena condição humana. (LISPECTOR, 1998, p.44) 

 

Aqui, fica presente a experiência metafísica da escritora já que apresenta o 

sentimento de insuficiência face à abundância do desejo: desejo do conhecer, 

desejo do prazer. Esse desejo é o que impulsiona Loreley ―na sua busca do mundo‖. 

(LISPECTOR, 1998, 125). 

 Essa personagem, quando sai do plano do ficcional para ser levada ao plano 

da realidade, retoma estudos empreendidos por Benedito Nunes (1969) acerca do 

conflito entre o ser real e o ser da expressão. Para o estudioso, a plenitude do ser é 

divisada no silêncio que, sendo carência, reclama a linguagem e esta, por abrir e 

fechar sobre si mesma em movimento circular, repete sem cessar o fantasma de 

uma cisão originária do ser imanente que a transcendência do dizer legitima, assim, 

essa plenitude passa do silêncio à palavra e da palavra ao silêncio. 

 Dessa forma, a obra de Clarice mostra-se na busca do saber, mais ainda, do 

saber-se, que pode ser vislumbrado na figura de Loreley a partir da transformação 

que espírito e a interioridade da personagem foram adquirindo no decorrer da 

narrativa. Ao final, de um ser fragmentado, Loreley apresenta-se como um ser 

inteiro, sem fissuras, concluído depois de um longo trabalho, chegando ao ponto de 

ser completamente diferente daquele corpo dividido como se mostrava no início, 

fazendo com que a narrativa de Clarice afirme-se como uma escrita voltada à 

preocupação social no que se refere á condição humana, ao Ser humano. 



90 

 

REFERÊNCIAS 
 
 
BAKHTIN, M. Questões de literatura e de estética: a teoria do romance. Trad. 
Bernadini et al. 4. ed. São Paulo: Unesp, 1998. 
 
BARTHES, Roland. Aula. Trad. de Leyla Perrone-Moisés. São Paulo: Cultrix, 1978. 
 
BARTHES, Roland. O Prazer do Texto. Trad. J. Guinsburg. – São Paulo: Editora 
Perspectiva, 1987. 
 
BATAILLE, George. O erotismo. Trad. Antônio Carlos Viana. Porto Alegre : L&PM, 
1987. 
 
BOSI, Alfredo. A Interpretação da Obra Literária in: Céu, Inferno. Ensaios de 
crítica literária e ideologia. São Paulo: Ática, 1988. 
 
BRASIL, Assis. Clarice Lispector. Rio de Janeiro: Organização Simões Editora, 
1969. 
 
BUZZI, Arcângelo. Introdução ao Pensar: O ser, O conhecimento, A linguagem. 
Petrópolis – Rio de Janeiro: Vozes, 1972. 
 
CANDIDO, Antonio. Direitos Humanos e Literatura. In.: FESTER, A. C. Ribeiro e 
outros. Direitos humanos e Literatura. São Paulo: Brasiliense, 1989. 
 
__________. A literatura e a Formação do Homem.São Paulo: Ciência e Cultura. 
24 (9): 803-809, set, 1972. 
 
__________. Literatura e Sociedade. 9ª edição. Rio de Janeiro: Ouro Sobre Azul, 
2006. 
 
ECO, Umberto. Seis Passeios pelos Bosques da Ficção. Trad.  Hildegard Feist. – 
São Paulo: Companhia das Letras, 1994. 
 
FREUD, Sigmund. (1891). A Interpretação das Afasias. Trad. Antônio Pinto 
Ribeiro. Lisboa: Edições 70, 1979. 
 
_____________________. Além do Princípio do Prazer. In: Obras Psicológicas de 
Sigmund Freud – Escritos sobre a psicologia do inconsciente. Volume 2. Trad. Luiz 
Alberto Hanns, Rio de Janeiro: Imago, 2006. 
 
_____________________. El malestar em la cultura. In: Obras Completa. Trad. 
José L. Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu, 2004. 
 
HEIDEGGER, Martin. A Caminho da Linguagem. Trad. Márcia Sá Cavalcante 
Schuback. - Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São 
Francisco, 2003. 
 



91 

 

JAUSS, Hans Robert; ISER, Wolfgang; et. al. A Literatura e o leitor: Textos de 
estética da Recepção. Seleção, Coordenação e Tradução: Luiz Costa Lima. 2ª 
Edição. São Paulo:  Editora Paz e Terra, 2002. 
 
KADOTA, Neiva Pitta. A tessitura dissimulada: o social em Clarice Lispector. – São 
Paulo: Estação Liberdade, 1997. 
 
KOVADLOFF, S. O Silêncio Primordial. Trad. Eric Nepomuceno e Luís Carlos 
Cabral. Rio de Janeiro: José Olympio, 2003. 
 
LAJOLO, Marisa. O que é Literatura. 16ª edição. – São Paulo: Brasiliense, 1994. 
 
LISPECTOR, Clarice. Felicidade Clandestina. Contos. Rio de Janeiro: Rocco, 
1998. 
 
LISPECTOR, Clarice. Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres. Rio de 
Janeiro: Rocco, 1998.  
 
LUKÁCS, Georg. A teoria do romance. Lisboa: Editorial Presença, s/d. 
 
MOISÉS, Massaud. A Criação Literária. 2ª Edição – São Paulo: Editora Cultrix, s/d. 
 
NUNES, Benedito. Hermenêutica e Poesia: O Pensamento Poético. Belo 
Horizonte: UFMG, 1999. 
 
NUNES, Benedito. O Dorso do Tigre. São Paulo: Editora Perspectiva S.A, 1969. 
 
NUNES, Benedito. O Drama da Linguagem: Uma leitura de Clarice Lispector. São 
Paulo:  Editora Ática S.A., 1995. 
 
NUNES, Benedito. O Mundo de Clarice Lispector. Prefácio de Arthur César 
Ferreira Reis. Manaus: Ed. Do Governo do Estado do Amazonas, 1966.  
 
OLYMPIO, José. In: GOMES, Renato (Org.). Seleta: Clarice Lispector. São Paulo: 
Ed. Ática, 1975. 
 
PENHA, João da. O que é existencialismo. Coleção Primeiros Passos. 13ª Edição. 
Rio de Janeiro: Brasiliense, 2004. 
 
PIERCE, Charles Sanders. Semiótica.Trad. de José Teixeira Coelho Neto. São 
Paulo: Editora Perspectiva. Coleção Estudos, 1977. 
 
ROBERT, Marthe. Romance das origens, origens do romance. Trad. André 
Telles. São Paulo: Cosac e Naify, 2007. 
 
SÁ, Olga de.  A escritura de Clarice Lispector. Petrópolis: Vozes, 1979.  
 
SARTRE, Jean-Paul. El Ser e La Nada: Ensayo de Onotología Fenomenológica. 
Trad. Juan Valmar. 7. ed. Buenos Aires:  Editorial Losada S.A, 1983. 
 



92 

 

SARTRE, Jean Paul. Que é Literatura? Trad. Carlos Felipe Moisés. 3ª Edição – 
São Paulo:  Editora Afiliada, 1993. 
 
SAUSSURE, Ferdinand de. Curso de Linguística Geral. Trad. A. Chelini, José P. 
Paes e I. Blikstein. São Paulo: Cultrix/USP, 1969. 
 
SCHILLER, Friedrich. Cartas Sobre a Educação Estética da Humanidade. São 
Paulo: Editora Herder, 1963. 
 
SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. Trad. 
Jair Barboza. São Paulo: UNESP, 2007. 
 
SCHOPENHAUER, Arthur. Da morte, metafísica do amor, sofrimento do mundo. 
São Paulo: Martim Claret, 2000. 
 
 


