
 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE MINAS GERAIS 

FACULDADE MINEIRA DE DIREITO 

Programa de Pós-Graduação em Direito 

 

 

 

 

André Vicente Leite de Freitas 

 

 

 

 

 

 

 

 

GUERRA DOS BOTOCUDOS (1808-1831): 

legitimando a luta pela emancipação dos direitos defendidos a partir da 

evolução da ideia e consolidação dos direitos humanos aos indígenas, desde 

Antônio de Montesinos, Bartolomeu de Las Casas e Francisco de Vitoria e 

suas consequências na era atual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

2019



André Vicente Leite de Freitas 

 

 

 

 

 

 

 

GUERRA DOS BOTOCUDOS (1808-1831): 

legitimando a luta pela emancipação dos direitos defendidos a partir da 

evolução da ideia e consolidação dos direitos humanos aos indígenas, desde 

Antônio de Montesinos, Bartolomeu de Las Casas e Francisco de Vitoria e 

suas consequências na era atual. 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Direito da Faculdade Mineira de 
Direito da Pontifícia Universidade Católica de 
Minas Gerais, área de concentração em Direito 
Público, como requisito parcial para obtenção 
do título de Doutor em Direito. 
 
Orientador: Prof. Dr. Bruno Wanderley Júnior  
 
Área de concentração: Direito Público 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

2019



 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 

 
 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

Elaborada pela Biblioteca da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais 

  

 Freitas, André Vicente Leite de 

F866g           Guerra dos Botocudos (1808-1831): legitimando a luta pela emancipação 

dos direitos defendidos a partir da evolução da ideia e consolidação dos direitos 

humanos aos indígenas, desde Antônio de Montesinos, Bartolomeu de Las 

Casas e Francisco de Vitoria e suas consequências na era atual / André Vicente 

Leite de Freitas. Belo Horizonte, 2019. 

                        270 f. : il. 

                       

Orientador: Bruno Wanderley Júnior 

                        Tese (Doutorado) – Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. 

Programa de Pós-Graduação em Direito 

                        

      1. Montesino, Antônio de. 2. Casas, Bartolomé de las, 1474-1566. 3. Direitos 

humanos - Legislação - Brasil. 4. Índios - Proteção - Brasil. 5. Posse da terra - 

Brasil. 6. Índios - conflito de leis - Brasil. 7. Brasil - História - Período colonial, 

1500-1822. I. Wanderley Júnior, Bruno. II. Pontifícia Universidade Católica de 

Minas Gerais. Programa de Pós-Graduação em Direito. III. Título. 

 

                       

                                                                              CDU: 342.7(100) 

Ficha catalográfica elaborada por Fernanda Paim Brito - CRB 6/2999 



André Vicente Leite de Freitas 

 

GUERRA DOS BOTOCUDOS (1808-1831): 

legitimando a luta pela emancipação dos direitos defendidos a partir da evolução da 

ideia e consolidação dos direitos humanos aos indígenas, desde Antônio de 

Montesinos, Bartolomeu de Las Casas e Francisco de Vitoria e suas consequências 

na era atual. 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Direito da Faculdade Mineira de 
Direito da Pontifícia Universidade Católica de 
Minas Gerais, área de concentração em Direito 
Público, como requisito parcial para obtenção 
do título de Doutor em Direito. 

 

_______________________________________________ 

Prof. Dr. Bruno Wanderley Júnior – PUC Minas (Orientador). 

 

 

_______________________________________________ 

Prof. Dr. Mário Lúcio Quintão Soares – PUC Minas (Banca Examinadora). 

 

 

_______________________________________________ 

Prof. Dr. Jose Luiz Quadros de Magalhães – PUC Minas (Banca Examinadora). 

 

 

_______________________________________________ 

Profa. Dra. Mayra Thais Andrade Ribeiro – Universidade José do Rosário Vellano 

UNIFENAS (Banca Examinadora). 

 

 

_______________________________________________ 

Prof. Dr. Sébastien Kiwonghi Bizawu – Escola Superior Dom Helder Câmara 

(Banca Examinadora). 

Belo Horizonte, 22 de abril de 2019



AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço ao professor Dr. Bruno Wanderley Júnior, meu orientador, pelas 

valiosas críticas e sugestões, a dedicação, o incentivo, a paciência, a amizade e 

sempre pronto a me orientar em circunstâncias adversas e cujo espírito positivo foi 

crucial para a sequência e finalização deste trabalho. 

 

Aos professores do Programa de Pós-Graduação em Direito (PROPPG/PPG 

em Direito) da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais pela contribuição em 

minha vida acadêmica. A todos agradeço a leitura e as críticas valiosas. 

 

Um agradecimento especial a todos os meus entrevistados índios Krenák ou 

Borun, últimos Botocudos do Leste de Minas Gerais, vítimas, por dividirem comigo 

um pouco de suas vidas. Conhecê-los foi uma experiência enriquecedora, um 

aprendizado para mim, como professor e como pessoa. E sem seus depoimentos 

esse trabalho ficaria incompleto. 

 

À Ana Carolina Gusmão da Costa, Ana Carolina Santos Leal da Rocha, 

Cristianne Fonseca Pereira Nascimento e Letícia Garroni Moreira Franco, 

companheiras de pós-graduação na PUCMINAS, pela amizade e os incentivos. Ao 

Centro de Documentação Eloy Ferreira da Silva - CEDEFES pela valorosa 

documentação. E aos meus alunos e alunas da PUCMINAS-São Gabriel e 

PUCMINAS-Contagem. 

 

A Jaqueline, minha esposa de já 14 anos, agradeço pela incansável boa 

vontade em me ajudar, por me incentivar sempre a prosseguir, pelos “empurrões” 

imprescindíveis nas horas de fraqueza e cansaço e, sem esquecer-se de agradecer 

pela paciência em tempos de tamanho estresse. Agradeço, ainda, por não me 

permitir sequer diminuir ‘nossa’ fé em Deus e em Nossa Senhora Aparecida. Em 

especial ao Gabriel Fidelis, meu filho, pela paciência e carinho. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em tempo que tão oprimidos e tão cativos estamos que 
devemos pedir com maior necessidade, senão que nos 

liberteis: Redime-nos?  
E na casa da Senhora da Ajuda, que devemos esperar com 

maior confiança, senão que nos ajudeis: Adjuva nos? 
Não hei de pedir pedindo, senão protestando e argumentando; 

pois esta é a licença e liberdade que tem quem não pede favor, 
senão justiça [...]. 

Padre Antônio Vieira - Sermão pelo Bom Sucesso das Armas de Portugal 
In: BOCC. Covilhã, Portugal 

 
Os índios me foram desasnando, 

fazendo-me ver que eles eram gente. 
Gente que sofria a dor suprema de ser índio, 

num mundo hostil, mas ainda assim guardava no peito 
um louco orgulho de si mesmos como índios. 

Darcy Ribeiro – Meus índios, minha gente Brasília: UNB, 2010, p. 23. 



RESUMO 

 

Esta tese propõe uma interpretação para o momento que trata da resistência dos 

índios nos sertões do leste de Minas, enfatizando os enfrentamentos com os 

posseiros e com as expedições de conquista. Aborda ainda a luta dos índios 

incorporados à sociedade colonial como administrados e/ou escravos, em defesa de 

sua liberdade. A intenção dessa tese é discutir o processo de diáspora vivenciado 

pelos indígenas Botocudos em Minas Gerais, especificamente nas regiões situadas 

entre a atual Zona da Mata e o Vale do Rio Doce. Esse deslocamento forçado foi 

fruto do processo de conquista da terra desencadeado a partir da segunda metade 

do século XVIII e atingiu seu ápice na primeira metade do século XIX quando foi 

declarada “guerra justa aos Botocudos”, nome genérico pelo qual ficaram 

conhecidas as nações indígenas que resistiram à tomada de suas terras. O Sertão 

de Leste de Minas foi uma das últimas, se não a última região a ser ocupada 

naquela província, mantendo-se inabitado por determinações reais até o ano de 

1808. Desde então começa seu efetivo desbravamento e ocupação, passando por 

várias fases (Primeiro Reinado, Regências, Segundo Reinado e início da República). 

Dessa forma, esta tese de doutorado analisa as peculiaridades de tal ocupação 

presentes ao longo desse intervalo de tempo. Na tese tentaremos demonstrar a 

atuação dos índios como importantes agentes sociais na formação sociocultural de 

Minas Gerais: evidencia a presença de populações indígenas de diversas 

procedências étnicas nos sertões e nas vilas de Minas Gerais, durante todo o 

período colonial, bem como os reflexos dos pensamentos humanitários de Antônio 

de Montesino, Bartolomeu de Las Casa e Francisco de Vitoria sobre os indígenas e 

suas reflexões na população Krenak remanescentes dos índios botocudos. 

 

 

Palavras-Chave: Diáspora; Botocudos; Colonial Minas Gerais, Etno-história, 

Desbravamento, conquista e ocupação, Antônio de Montesino, Bartolomeu de Las 

Casa, Francisco de Vitoria Resistências Indígenas, Sertões do Leste, Direitos 

Humanos. 



ABSTRACT 

 

This thesis proposes an interpretation for the moment that we discuss the resistance 

of Indians in the eastern backlands of Minas, emphasizing conflicts with squatters 

and expeditions ordered to conquer the region. Finally, we examine the struggle for 

liberty of those Indians incorporated into colonial society as “administrados” and/or 

slaves. The point of this thesis is to discuss the diaspora process experienced by 

Botocudos Indians in Minas Gerais, specifically in regions located between the 

current Forest Zone and Vale do Rio Doce. This forced displacement was a result of 

the land conquest process triggered from the second half of the eighteenth century 

and peaked in the first half of the nineteenth century when it was declared the "just 

war against the Botocudos" generic name by which the indigenous nations whose 

resisted the seizure of their lands were known. The Eastern Backlands of Minas 

Gerais was one of the last if not the last region to be occupied that province, keeping 

inhabited by royals determinations until the year 1808. Ever since begins the 

effective clearing and occupation of East State, through several stages (First Empire, 

Regencies, Second Empire and early Republic). In this way, this thesis analyzes the 

peculiarities of such occupation during this time period. In the present thesis, we 

attempt to depict the conduct of Indians as important social agents in the socio-

cultural formation of Minas Gerais. We demonstrate the presence of indigenous 

peoples of various ethnic origins in the wilderness and towns of Minas Gerais 

throughout the colonial period, as well as the reflections of the humanitarian thoughts 

of Antonio de Montesino, Bartolomeu de Las Casa and Francisco de Vitoria on the 

Indians and their reflections on the remnant Krenak population of the Botocudos 

Indians. 

 

 

Keywords: Diaspora; Botocudos; Colonial Minas Gerais, Ethnohistory, Exploration, 

conquest and occupation, Antônio de Montesino, Bartolomeu de Las Casa, 

Francisco de Vitoria, Indigenous Resistance, Eastern Backlands, Human Rights  



 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

art.   Artigo 

Cap.   Capitão 

CF.   Constituição 

D.   Dom 

d.C   Depois de Cristo 

Dec.   Decreto 

Dep.  Deputado 

D   Dom 

D.L   Decreto Lei 

Dr.   Doutor 

ed.   Edição 

fig.   Figura 

fls.   Folhas 

h.   Horas 

ha   Hectar 

Ltda   Limitada 

n°.   Numero 

Org   Organizador 

p.   Página 

pp.   Páginas 

séc.   Século 

Vol.   Volume 

 



 

LISTA DE ANEXOS 

 

ANEXO A - Carta Régia de 13 de maio de 1808 - Manda fazer guerra aos índios 
Botocudos ................................................................................................................230 
 
ANEXO B - Carta Régia de 24 de agosto de 1808 - Sobre a guerra ofensiva contra 
os Índios 
Botocudos.................................................................................................................233 
 
ANEXO C - Carta Régia de 2 de dezembro de 1808 - Sobre a civilização dos Índios, 
a sua educação religiosa, navegação dos rios e cultura dos terrenos. 
..................................................................................................................................234 
 
ANEXO D - Carta Régia de 5 de novembro de 1808. Sobre os índios Botocudos, 
cultura e povoação dos Campos Geraes de Coritiba o Guarapuava 
..................................................................................................................................237 
 
ANEXO E - Decreto nº 41.239, de 28 de agosto de 2000. (Decreto da 
Indenização).............................................................................................................240 
 
ANEXO F - Lei nº 19.488, de 13 de janeiro de 2011. (Lei da Indenização).............244 
 
ANEXO G - Cover of The Brevísima Relación de La Destrucción de Las Índias 
(1552), Bartolomeu de Las Casas............................................................................246 
 
ANEXO H - Cover of the disputa o controversia con Ginés de Sepúlveda (1552), 
Bartolomé de Las Casas..........................................................................................247 
 
ANEXO I – Juan Ginés de Sepúlveda, Las Casas's opponent in the Valladolid 
debate……………………………………….................................................................248 
 
ANEXO J – Cover of the New Laws of 1542………………………............................249 
 
ANEXO K Relectiones de Francisco de Vitoria Primeira Relectio: Sobre os Índios 
recém-descobertos...................................................................................................250 
 
ANEXO L - Relectiones de Francisco de Vitoria Segunda Relectio: Sobre os Títulos 
não legítimos com os quais os bárbaros do Novo Mundo puderam cair em Poder dos 
Espanhóis.................................................................................................................252 
 
ANEXO M - Relectiones de Francisco de Vitoria Terceira Relectio: Dos Títulos 
Legítimos pelos quais os Bárbaros puderam cair em Poder dos Espanhóis. 
..................................................................................................................................254 
 
ANEXO N - Relectiones de Francisco de Vitoria Quarta Relectio (Relectio Posterior): 
Dos Índios, ou do Direito de Guerra dos Espanhóis sobre os Bárbaros 
..................................................................................................................................256 
 



 
 

ANEXO O - Relectiones de Francisco de Vitoria Relectio sobre o Poder Civil........260 
 
ANEXO P - Distribuição Espacial da População Indígena.......................................262 
 
ANEXO Q -. Distribuição Espacial da População Indígena dentro e fora das TI’s..263 
 
ANEXO R - Decreto de 19 de Abril De 2001 Homologa a demarcação administrativa 
da Terra Indígena Crenaque (Krenak), localizada no Município de Resplendor, 
Estado de Minas Gerais. Cover of the disputa o controversia con Ginés de 
Sepúlveda (1552), Bartolomé de Las 
Casas..................................................................................................................264 
 
ANEXO S – Fotos Resplendor/ TI Krenak................................................................266 
 
 



LISTA DE QUADROS 

 

QUADRO 1 - Quadro sinóptico dos troncos linguísticos indígenas vigentes no 
Brasil...........................................................................................................................42 
 
QUADRO 2 - Quadro índios aldeados e não aldeados............................................146 
 
QUADRO 3 - Quadro de Área de abrangência geográfica e distribuição de 
responsabilidades, diretor responsável e incumbências das Divisões Militares do Rio 
Doce no ano de 1818...............................................................................................152 



 

LISTA DE IMAGENS 

 

IMAGEM 1 - Índios do Sertão Oriental retratados como selvagens no início do século 
XIX. Jean Baptiste Debret, Voyage pittoresque et historique au Brésil ....................45 
 
IMAGEM 2- Mapa do Brasil e do Peru segundo Jean de Lery, 1558........................51 
 
IMAGEM 3 - Índios soldados da província de Curitiba escoltando prisioneiros 
nativos, litografia de Jean-Baptiste Debret.................................................................66 
 
IMAGEM 4 - Os índios foram libertados, primeiro, nos estados do Pará e 
Maranhão...................................................................................................................70 
 
IMAGEM 5 - Índio Guarani servindo como soldado de artilharia no Rio de Janeiro. 
Debret (1834).............................................................................................................74 
 
IMAGEM 6 - Mapa da área de abrangência dos Sertões do Leste............................78 
 
IMAGEM 7 - Mapas do processo de povoamento, urbanização e exportações da 
colônia........................................................................................................................81 
 
IMAGEM 8 - A colonização espanhola pautou-se por vários horrores e atrocidades 
contra os índios nativos das Américas – Gravura de Theodor de Bry que ilustra a 
edição de 1552 de "Brevíssima relação da destruição das Índias 
Ocidentais”.................................................................................................................90 
 
IMAGEM 9 - Nativo di Taino dalle montagne di Hispaniola, come descritto dai primi 
esploratori del Nuovo Mondo, Madrid, 1827 - xilografias.........................................101 
 
IMAGEM 10 - Retrato a óleo de Frei Bartolomeu de Las Casas – Os dominicanos na 
evangelização do novo mundo, Madrid, 1992..........................................................107 
 
IMAGEM 11 - Gravuras produzidas pelo Flamengo Theodor de Bry (1528 – 1598), 
inspiradas em passagens da Brevíssima.................................................................108 
 
IMAGEM 12 - Reconstrução de uma aldeia Taíno dos tempos de Las Casas na 
Cuba contemporânea...............................................................................................115 
 
IMAGEM 13 - Fêtes de Botocudos (1846), Ferdinand Denis, 1798-1890...............130



 
IMAGEM 14 – A carne assada.................................................................................142 
 
IMAGEM 15 – Selvagens Botocudos Museu de História Natural de Paris 1843.....148 
 
IMAGEM 16 - – Mapa do recorte da atual Reserva Indígena Krenak no Município de 
Resplendor/MG .......................................................................................................162 
 
IMAGEM 17 - Mapa da área ocupada pelos krenak após o retorno da Fazenda 
Guarani ....................................................................................................................174 
 
IMAGEM 18 - Sede do Reformatório onde funcionava a sede da FUNAI na Fazenda 
Guarani e onde ficava a solitária onde os índios eram confinados..........................176 
 
IMAGEM 19 - Povo indígena Krenak – TI em Resplendor/MG................................178 
 
IMAGEM 20 - Danielle Mitterrand e Ailton Krenak – Dia mundial da Água, no Jardim 
Botânico do Rio de Janeiro - 2007...........................................................................185 
 
 



 

LISTA DE SIGLAS 

 

 

ABA   Associação Brasileira de Antropologia. 

Anai   Associação Nacional de Ação Indigenista.  

ANAÍ   Associação Nacional de Apoio ao Índio.  

ANC   Assembleia Nacional Constituinte.  

APIB   Articulação dos Povos Indígenas do Brasil.  

APS   Aborigines Protection Society.  

BA   Bahia. 

CAPOIB  Conselho de Articulação dos Povos e Organizações Indíg. do Brasil. 

CCPY  Comissão Pró-Yanomami.  

CCRI   Comitê Clandestino Revolucionário Indígena.  

CEDEFES  Centro de Documentação Eloy Ferreira da Silva. 

CIMI   Conselho Indigenista Missionário.  

CINEP  Centro Indígena de Estudos e Pesquisas.  

CIR   Conselho Indígena de Roraima.  

CNBB  Conferência Nacional dos Bispos do Brasil.  

CNPI   Comissão Nacional de Política Indigenista (2007). 

CNPI   Conselho Nacional de Proteção aos Índios (1940).  

COIAB  Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira.  

CPI/MG  Comissão Pró-Índio de Minas Gerais  

CTI   Centro de Trabalho Indigenista.  

CVRD  Companhia Vale do Rio Doce.  

DDPI   Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas. 

DSEI’s  Distritos Sanitários Especiais Indígenas.  

ES   Espírito Santo. 

FDDI   Fórum em Defesa dos Direitos Indígenas.  

FFLCH  Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da U.de São Paulo. 

FNLI   Fórum Nacional de Lideranças Indígenas.  

FUNAI  Fundação Nacional do Índio.  

FUNASA  Fundação Nacional de Saúde.  

GTIP   Grupo de Trabalho sobre Populações Indígenas. 



 
 

IBGE   Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. 

IWGIA  International Work Group for Indigenous Affairs.  

MG   Minas Gerais. 

MPF   Ministério Público Federal do Brasil. 

OAB   Ordem dos Advogados do Brasil.  

ODIN   Observatório de Direitos Indígenas.  

OEA   Organização dos Estados Americanos.  

OIT   Organização Internacional do Trabalho.  

ONGs  Organizações Não-Governamentais.  

ONISUL  Organização das Nações Indígenas do Sul 

ONU   Organização das Nações Unidas.  

PDPI   Projetos Demonstrativos dos Povos Indígenas.  

PEC   Proposta de Emenda Constitucional.  

RSS   Terras Indígenas Raposa Serra do Sol.  

SNUC  Sistema Nacional de Unidades de Conservação 

SP   São Paulo. 

SPI   Serviço de Proteção ao Índio.  

SPILTN  Serviço de Proteção aos Índios e Localização de Trab. Nacionais. 

STF   Supremo Tribunal Federal.  

TI   Terra Indígena.  

UC  Unidade de Conservação 

UNESCO  Organização das Nações Unidas para Educação, a Ciência e a Cultura.  

UNI   União das Nações Indígenas.  

UNIND  União das Nações Indígenas. 

USA   United States of America. 

USP   Universidade de São Paulo.  

 



SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 33 
 
2 PERCEPÇÕES SOBRE OS ÍNDIOS ..................................................................... 39 
2.1 A partir de 1500 - Explorar, reconhecer e dominar territórios, controle e 
submissão dos nativos, para ocupar em nome do empreendimento. ....................... 47 
2.1.1 A conquista dos nativos e suas faces. ............................................................. 56 
2.1.2 A colonização da periferia e o trabalho compulsório indígena. ........................ 61 
2.1.3 A repressão de populações na busca de pedras e metais preciosos e do 
apresamento à formação de uma “elite” indigenista. ................................................. 70 
2.1.4 O nascer de uma sociedade diferenciada a base da escravidão ou migração 
forçada de nativos. .................................................................................................... 76 
2.1.5 A vinda da família real portuguesa – 1808: o começo do fim dos índios Krenak 
ou Borun, nossos botocudos. .................................................................................... 81 
 

3 EVOLUÇÃO DA IDEIA E CONSOLIDAÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS AOS 
INDÍGENAS................................................................................................................89 
3.1. Frei Antônio de Montesinos: a cruel e horrível servidão dos índios. .................. 92 
3.2 Frei Bartolomeu de Las Casas: liberdade e justiça para os povos da América. .. 99 
3.2.1 A coerência e evolução de Las Casas – 1552: em defesa dos índios............113 
3.3 Frei Francisco de Vitoria: uma visão sobre os direitos dos índios. .................... 116 

 
4 A GUERRA JUSTA, PERSEGUIÇÕES, PRISÕES, TORTURA E EXTERMÍNIO.
 ................................................................................................................................ 125 

4.1 Os célebres selvagens Botocudos. ................................................................... 127 
4.2 A doutrina da “Guerra Justa”. ............................................................................ 134 

4.3 Sistemas de repressão e violações em nome do Poder.................................... 138 
4.3.1 A decretação da guerra ofensiva contra os índios do rio Doce, o povo 
brasileiro, nossos índios...........................................................................................144 
4.3.2 Um extermínio indígena a moda Luso-brasileira – o “justo terror”..................156 

 
5 BOTOCUDOS: INDIGENÍSSMO PROVINCIAL .................................................. 159 
5.1 Reflexos das faces da colonização. .................................................................. 164 
5.1.1 O SPI e o aldeamento do índios Krenak ou Borun em rota de extinção......... 168 
5.1.2 Índios KrenaK ou Borun, nossos Botocudos do século XX. ........................... 172 

5.1.3 A revolta dos índios KrenaK ou Borun, nossos Botocudos do século XXI. .... 177 

5.2 A busca pela conciliação, pela reconstrução cultural e pelo direito ................... 178 
5.2.1 A perplexidade do olhar contemporânea dos indígenas sobre a “Guerra Justa 
do Terror” e outras batalhas como o começo do extermínio dos KrenaK. .............. 183 
5.2.2 Os índios KrenaK e o meio ambiente: um direito, nossa solução. ................. 186 

 
6 CONCLUSÃO ...................................................................................................... 198 

 
REFERÊNCIAS........................................................................................................210 
 
ANEXOS..................................................................................................................230 



33 
 

1 INTRODUÇÃO 

 
No início do século XIX, com a chegada da família real no Rio de Janeiro, D. 

João assinou a Carta Régia de 13 de maio de 1808, a partir da qual a Coroa 

portuguesa decretou “guerra justa” contra os mais “ferozes” inimigos da colonização 

portuguesa, os ameríndios “Botocudos”. Além da política de extermínio, fomentada 

pela guerra declarada, ao longo do século XIX o governo igualmente adotou meio 

“brando” no trato com os indígenas, como o “trabalho forçado”, contudo começa 

assim o fim dos nossos índios “KrenaK”. 

Em 1824, o governo estabeleceu o “Regulamento para a civilização dos 

índios botocudos nas margens do rio Doce”, que previa o aldeamento para os 

chamados índios bravos. Vinte anos depois, entrou em vigor o Regulamento acerca 

das Missões de Catequese e Civilização dos Índios de 1845, o qual tratava da 

organização administrativa dos aldeamentos. Do extermínio à catequese, a política 

indigenista do século XIX buscou ver extintas populações indígenas, em especial 

aos Botocudos. Inclusive, o censo nacional de 1872, o primeiro da história do país, 

reforçou a existência do seu desaparecimento (MATTOS, 2004). 

A exploração e a ocupação do Leste de Minas são capítulos fundamentais na 

história do Brasil. Todavia, os estudos realizados sobre os processos de ocupações 

demográficas ocorridas no que hoje é a região Leste do estado de Minas Gerais, 

ainda trazem diversas lacunas, principalmente sobre o extermínio da população 

indígena dos Botocudos. Existem muitos estudos na literatura acerca da expulsão de 

indígenas na região centro-mineradora no século XVIII, como estudos de Manuela 

Carneiro da Cunha (2012), em contrapartida, as demais regiões do estado, em 

especial do Sertão de Minas ainda não foram tão bem investigados. 

O Leste de Minas foi pouco ocupado até o século XIX, em virtude da presença 

de selvagens bravos, informados por muitos, como Anthony Knivet (2008), de 

antropófagos, observado que na região do rio Doce às Caravelas entre 1815-16, a 

margem norte do rio São Mateus, era uma área habitada por índios não civilizados, 

como os “tapuias ou gentios” e que viviam em constante guerra com os brancos e 

principalmente com os botocudos que eram também numerosos e “temidos pelas 

outras tribos e considerados inimigos por todas.” (WIED-NEUWIED, 1989, p. 170). 

A porção Leste de Minas foi uma das últimas, se não a última, área a ser 

desbravada pelos luso-brasileiros, os antigos “sertões” (como as regiões do 



34 
 

Triângulo, Mata mineira, Oeste e Leste) que começavam a ser cada vez mais 

povoados na primeira metade do século XIX, correspondiam a pouco mais de 20% 

da população, sendo que o Oeste mineiro, das três áreas, era aquela que tinha a 

maior concentração demográfica, estimada em 58.245 pessoas ou 9,29% da 

população da província (MATTOS, 2004, p. 11). Cumpre ainda chamar a atenção 

que a região chamada genericamente de “Leste” não possuía nenhum distrito ou 

município, sendo difícil, portanto, definir qualquer forma de povoamento “regular”, 

sendo somente possuídas por selvagens Botocudos em constante guerra com os 

brancos (MATTOS, 2004, p. 11). 

Dada à intenção de sanar algumas lacunas a cerca do encontro com os índios 

Botocudos, do seu processo de extermínio e de sua luta pela sobrevivência, bem 

como da sua atual compreensão de luta e direitos que essa tese toma como 

referência o seguinte tema de trabalho, o qual foi a Guerra contra os Botocudos, no 

período de 1808-1831, legitimando assim uma verdadeira luta desses povos pela 

emancipação dos direitos defendidos a partir da evolução da ideia e consolidação 

dos direitos humanos aos indígenas, através de uma reflexão desde Antônio de 

Montesinos, Bartolomeu de Las Casas e Francisco de Vitoria e suas consequências 

na era atual. 

O recorte temporal, que contempla a primeira parte do século XIX, foi 

escolhido porque remete a um período de muitas mudanças políticas para o Brasil, 

tais como a vinda da Família Real portuguesa que, transferindo o centro político do 

Império português para o Brasil, acarretou mudanças na infraestrutura e na 

economia colonial; bem como o surgimento de uma colonização planejada em 

direção do vale do rio Doce, que tinha como finalidade o aproveitamento econômico 

desse território, o domínio das terras, então habitadas por povos nativos, 

disponibilizando-as para a expansão e finalmente a assimilação – ou eliminação – 

desses resistentes povos, na sua grande maioria formada pelos genéricos 

Tapuia/Aymoré/Botocudo. 

O ano de 1808 marcou mudanças nos planos da Coroa em relação ao Sertão 

de Leste. Ocorreu o abandono das proibições de ocupação do Sertão de Leste e, 

com isso, o incentivo ao seu desbravamento, povoamento e a sua exploração 

econômica. Com abertura dos portos marítimos às nações estrangeiras amigas e 

abertura dos portos internos, tornaram-se navegáveis os rios. Fez-se necessário, em 

virtude da guerra aos Botocudos, criar um corpo militar irregular no leste de Minas, 



35 
 

denominado Divisão Militar do rio Doce, responsável por garantir a segurança dos 

primeiros habitantes do Leste mineiro. 

Com isso, a partir de 1808 começa o efetivo desbravamento e ocupação do 

Sertão de Leste, realizando assim a ampliação das fronteiras agrícolas e a busca 

por terras remotas, com a finalidade de encontrar novos depósitos minerais, entre os 

períodos de 1760 e 1820, contudo essa desocupação de territórios, por via de regra 

foi violenta em relação a diferentes grupos e povos indígenas (LANGUR, 2014), 

gerando uma violenta disputa por terras e produzindo um “extermínio” de povos 

indígenas situados ao Leste de Minas Gerais, entre eles os chamados Botocudos, o 

que torna relevante o estudo das mudanças ocorridas sobre essa população num 

período tão repleto de alterações no plano político, cultural e econômico. 

Para dar conta da etno-história dos Botocudos (KrenaK) nessa região foi 

necessário buscar documentos oficiais, documentários junto ao CEDEFES - Centro 

de documentação Eloy Ferreira da Silva e vasculhar a história feita por historiadores 

de época e por pesquisadores atuais, bem como por legislações a cerca da guerra 

declarada contra os Botocudos, como também realizando pesquisar de campo sobre 

os atores que compunha o quadro dessa ocupação, ou seja, os indígenas, 

denominados pelos brancos de Botocudos, hoje conhecidos como KrenaK. 

As terras “Sertões de Minas” nas quais as ações se passaram e ainda 

passam por conflitos também não foram esquecidas, nem renegadas a um segundo 

plano, pois delas surgiram importantes peculiaridades que influenciaram diretamente 

o processo de ocupação, como seu simbolismo como “Pacha Mama”, "universo", 

"mundo", "Mãe Terra" para os remanescentes dos povos Botocudos – hoje a 

comunidade dos KrenaK. 

O objetivo central que orienta a presente tese etno-histórica dos Botocudos na 

bacia do Doce consiste em entender os motivos que transformaram o Sertão de 

Leste em território de guerra, de extermínio destes povos originários, com isso 

implica em estudar as decisões políticas (nas esferas central e local) referentes ao 

desbravamento e ocupação do Sertão de Leste, a organização populacional dos 

Botocudos, seus direitos violados, suas consequências e reflexos devido às 

perseguições demandadas sobre a população dos Botocudos (KrenaK) ali instaladas 

no decorrer do século XIX até a presente data. 

A primeira fonte de pesquisa para essa tese diz respeito à revisão 

bibliográfica, através da qual foi agrupados conhecimentos acerca do Leste de 



36 
 

Minas, dos índios Botocudos, bem com dos seus direitos, sabendo que essa fonte 

utilizada não foi para constituir um trabalho de cópia e sim de criação de um novo 

tratamento do tema consoante a uma visão da luta pela emancipação dos direitos 

defendidos a partir da evolução da ideia e consolidação dos direitos humanos aos 

indígenas, desde Antônio de Montesinos, Bartolomeu de Las Casas e Francisco de 

Vitoria e suas consequências na era atual. 

A segunda fonte utilizada diz respeito aos documentos que puderam ser 

encontrados, tanto em arquivos - como no CEDEFES - Centro de documentação 

Eloy Ferreira da Silva, quanto em instituições que se preocupam em manter acervos 

históricos e de direitos dos Botocudos na bacia do Doce - como FUNAI, IBGE, GTIP 

e MPF- MG. 

Recorrer a essas fontes primárias ou às fontes de dados, tabelas e quadros 

referentes ao século XIX, bem como entrevistas e documentários de personagens 

como o Ailton Krenak, líder da comunidade KrenaK, foram de extrema relevantes 

para essa tese, porque somente pela integração dos conhecimentos já escritos, 

através das referências bibliográficas existentes, pelas entrevistas gravadas e 

filmadas, pela análise direta de documentos de época e a pesquisa in loco através 

de entrevistas direta com os atores desse cenário histórico, que foi possível construir 

as conexões históricas e de direitos sobre o que foi e o que é esta realidade de 

tempo e espaço, que é o Sertão de Leste e sua população indígena, Botocudos 

(KrenaK) com suas mazelas, sonhos e direitos. 

Partindo dos estudos realizados por Izabel Missagia de Mattos (1996, 2000, 

2004); Maria Hilda B. Paraiso (1992, 1998, 2005) e Hal Langfur (2002, 2014, 2017) 

sobre os nativos ameríndios, em especial os Botocudos dos Sertões de Minas, entre 

os anos de 1808 e 1831 e dos relatos da vivência angustiante dos seus 

remanescentes, hoje conhecidos como KrenaK, operou-se o cruzamento desses 

textos científicos com a realidade da luta dessa população indígena pela 

emancipação dos direitos defendidos a partir da evolução da ideia e consolidação 

dos direitos humanos aos indígenas, desde Antônio de Montesinos, Bartolomeu de 

Las Casas e Francisco de Vitoria e suas consequências na era atual. 

Quanto à metodologia do trabalho, foram realizados estudos de textos, tantos 

na área jurídica, como da sociologia e antropologia, bem como uma pesquisa de 

campo na região do Leste de Minas Gerais, na TI dos KrenaK, mais precisamente 

para um levantamento das lutas dos KrenaK-Botocudos e sua emancipação dos 



37 
 

direitos defendidos a partir da evolução da ideia e consolidação dos direitos 

humanos aos indígenas. 

Quanto ao referencial teórico utilizado para o trabalho proposto, revisitou-se 

um conjunto de produções textuais, como exemplo de Izabel Missagia de Mattos, 

Maria Hilda B. Paraiso e Hal Langfur, sobre os Botocudos, bem como sobre a 

origem da guerra declarada de 1808-1831 e seus reflexos aos remanescentes dos 

povos Botocudos – KrenaK. 

O trabalho encontra-se estruturado em cinco capítulos correlacionados pelo 

objetivo de compreender a dinâmica sociopolítica dos povos indígenas no contexto 

brasileiro, na qual se insere os Botocudos, a construção da guerra justa contra essa 

população e a sobrevivência dos Borun do Uatu, KrenaK, na TI em Resplendor-MG. 

O capítulo que inicia este estudo – Percepções sobre os índios – apresentará 

um panorama sobre a exploração, o reconhecimento e o domínio do território 

brasileiro partir de 1500, com análise da conquista dos nativos e a repressão da 

população indígena em busca de pedras e metais preciosos. Bem como o nascer de 

uma sociedade diferenciada a base da escravidão ou migração forçada de nativos, 

destacando que com a vinda da família real portuguesa em 1080 começou o fim dos 

índios KrenaK ou borun, os botocudos. 

No terceiro capítulo – Evolução da ideia e consolidação dos Direitos humanos 

dos indígenas – apresentará uma abordagem teórica e crítica das ideias de Frei 

Antônio de Montesinos sobre a crueldade e a horrível servidão dos índios 

colonizados, bem como as percepções de Frei Bartolomeu de La Casas sobre a 

liberdade e a justiça para os povos da América. Por fim, nesse capítulo ressaltará a 

importância da visão sobre os direitos dos índios apresentados por Frei Francisco de 

Vitoria. 

Já no quarto capítulo – A guerra justa, perseguições, prisões, tortura e 

extermínio – os celebres selvagens Botocudos serão analisados pelas “trilhas etno-

historicas” às quais pertencem. A doutrina da “Guerra Justa” será exposta, bem 

como as descrições dos sistemas de repressão e violações em nome do Poder 

sobre os indígenas, a decretação da guerra ofensiva contra os índios Botocudos do 

rio Doce e o extermínio desses a moda luso-brasileiro, através do chamado “justo 

terror”. 

Por ultimo, o quinto capítulo ressaltará a população ameríndia dos Botocudos 

com seus reflexos nas faces da colonização, bem como os SPI’s e aldeamentos dos 



38 
 

índios KrenaK ou Borun em rota de extinção. Neste ponto será apresentado a 

revolta dos índios KrenaK, nossos Botocudos do século XXI e a busca pela 

conciliação, pela reconstrução cultural e pelos seus direitos. 

A perplexidade do olhar contemporânea dos indígenas sobre a guerra justa 

do “terror” e outras batalhas como começo do extermínio dos KrenaK serão 

ressaltadas também no quinto e último capítulo, bem como a importância da busca 

de uma solução, de uma construção de uma nova mentalidade da importância dos 

nossos indígenas, de suas terras e do meio ambiente. 

O presente estudo não se esgota. O resultado está posto nas considerações 

finais, certamente, aquém do que seria desejável. É desejoso, no entanto, que fique 

como contribuição para a formulação de novos olhares, de novas perspectivas e 

interpretações sobre a investigação do passado e ao termino dos atos arbitrários 

cometidos contra nossos indígenas. Recontar e trazer à tona seus acontecimentos é 

essencial para a recuperação da memória individual e coletiva sobre nos indígenas, 

em especial nossos índios Botocudos – KrenaK. A compreensão do que passou por 

intermédio da narrativa da herança histórica e pelo reconhecimento oficial e social 

dos acontecimentos possibilitam aos cidadãos construírem os valores que indicarão 

sua atuação na contemporaneidade, no que diz respeito sobre a população indígena 

sobrevivente e guerreira existente na nação brasileira, em especial na TI dos 

KrenaK, em Resplendor, no estado de Minas Gerais. 

 



39 
 

 

2 PERCEPÇÕES SOBRE OS ÍNDIOS 

 
Valeu à pena? 

Valeu à pena gritar em várias línguas 

e conferências e entrevistas e países 

que a civilização às vezes é assassina?[...] 

Homens esquecidos do arco-e-flecha 

Deixam-se consumir em nome 

da integração que desintegra 

a raiz do ser e do viver.[...] 

Noel, tu o disseste: 

A civilização que sacrifica 

povos e culturas antiquíssimas 

é uma farsa amoral. (ANDRADE,1998)
1
. 

 

Na cadeia de macro eventos que afetaram a estrutura mundial na primeira fase 

do período colonial, e que, em alguma medida, influenciaram todas as culturas e 

civilizações, há que se realçar no empreendimento colonizador que, de maneira 

pontual, afetou os povos ameríndios. 

Consequentemente, no âmbito da investigação, chama a atenção o fato de que 

compreendeu a ocupação e a transformação de territórios em possessões 

destinadas à exploração dos seus recursos, conjugada à dominação dos seus povos 

originários, tratando-se de um processo movido por uma força totalizante, cuja 

dinâmica se revelou na série de guerras e confrontos, por meio de uma densa rede 

de trocas e de dominação, cuja real importância era a expansão comercial e militar 

europeia e a aniquilação do outro, como bem dito por Enrique Dussel (1993) 

declarando o conquistado como “causa culpável de sua própria vitimização e 

atribuindo-se ao sujeito moderno plena inocência com respeito ao ato sacrifical” e 

onde o próprio autor ressalta que “o sofrimento do conquistado (colonizado, 

subdesenvolvido) será o sacrifício ou o custo necessário da modernização." 

(DUSSEL, 1993, p. 147). 

De acordo com Boris Fausto (2015) que aos olhos dos colonizadores luso-

brasileiros, mostra que quando os europeus exploraram a terra, que viria a ser o 

Brasil, encontraram uma população ameríndia bastante homogênea em termos 

culturais e linguísticos, distribuída ao longo da costa e na bacia dos rios Paraná-

                                            
1 ANDRADE, Carlos Drummond de. Entre Noel e os índios. -  Rio de Janeiro: Record, 1998, pp. 95-

97. 



40 
 

Paraguai. Segundo esse autor, essa população indígena se distinguia em dois 

grandes blocos subdivididos em tupis-guaranis e os tapuias, dada a semelhança de 

cultura e de língua de cada grupo: 

 
[...] os tupis-guaranis estendiam-se por quase toda costa brasileira, desde 
pelo menos o Ceará até a lagoa dos Patos, no extremo sul. Os tupis, 
também denominados tupinambás, dominavam a faixa litorânea do norte 
até Cananéia, no sul do estado de São Paulo. [...] Em alguns pontos do 
litoral, a presença tupi-guarani era interrompida por outros grupos, como os 
Goitacazes, na foz do rio Paraíba, pelos aimorés no sul da Bahia e no norte 
do Espírito Santo, pelos Tremembé na faixa entre o Ceará e o Maranhão. 
Essas populações eram chamadas tapuias, uma palavra genérica usada 
pelos tupis-guaranis para designar índios que falavam outra língua. [...] Há 
também uma falta de dados que não decorre nem da incompreensão nem 
do preconceito, mas da dificuldade de sua obtenção. Por exemplo, não se 
sabe quantos índios existiam no território abrangido pelo que é hoje o Brasil 
e o Paraguai quando os portugueses chegaram ao Novo Mundo, oscilando 
os cálculos em números tão variados como 2 milhões para todo o território e 
cerca de 5 milhões só para a Amazônia brasileira. (FAUSTO, 2015, p. 15). 

 

No entanto, apesar das dificuldades metodológicas e da precariedade de dados 

históricos que impossibilitam uma uniformidade de opiniões quanto ao montante da 

população indígena originaria na época da conquista da América, corrobora a 

antropóloga Berta G. Ribeiro (2009) que a avaliação mais baixa dos chamados 

estudos "clássicos" é que em toda a América foi de 8 milhões e 400 mil índios e a 

mais alta, de 40 a 50 milhões e que, em quatro séculos, a população nativa 

americana foi reduzida a um oitavo do montante original, sendo pela incidência das 

doenças antes desconhecidas (varíola, gripe, sarampo, tuberculose, sífilis, etc.), 

como também sob o rigor da escravidão. 

Aliás, cumpre-se nesta oportunidade consignar que, com o decorrer dos anos, 

foi-se cristalizando entre “os civilizados” a convicção da justiça e mesmo da 

necessidade dos massacres desses nativos, posição essa inteiramente contraria 

como demonstrada por Bartolomeu de Las Casas, missionário e bispo no Novo 

Mundo, que responsabilizou os espanhóis pelo genocídio de 40 milhões de índios 

em apenas sessenta anos de ocupação (LAS CASAS, 2008). 

É importante destacar nas percepções sobre nossos índios, o outro critério de 

classificação dos índios brasileiros, o linguístico, segundo a historiadora Berta G. 

Ribeiro (2009), onde ressalta que as classificações pautadas no critério linguístico, 

atualmente se reconhecem três grandes troncos linguísticos principais: 

 



41 
 

A) Tronco Tupi – são integrados por uma numerosa família, com 
representantes em grande extensão da América do Sul, além do Brasil, 
ainda a Guiana Francesa, Venezuela, Colômbia, Peru, Bolívia, Paraguai e 
Argentina. 
 
a’) Família Tupi-Guarani (só no Brasil com mais de nove línguas vivas 
atualmente); 
a”) Famílias menores (todas faladas somente no Brasil, sendo que quatro 
dessas famílias se concentram exclusivamente em Rondônia – AriKém, 
Mondé, Ramaráma e Tuparí). 
 
B) Tronco Macro-Jê – incluído a família linguística Jê (tapuias), em que se 
distinguem as línguas Kayapó, Timbira e AKuen (Xavante e Xerente) como 
mais importante e outras quatro famílias menores, das quais a Karajá ainda 
não foi classificada em família. 
 
C) Tronco AruaK – incluído a família linguística AruáK, propriamente dita, 
com maior número de línguas e a família Arawá. Sendo que as línguas da 
família AruáK, que são faladas no Brasil e também na Bolívia, Peru, 
Equador e Venezuela, se distribuem, no Brasil, desde a região guianesa até 
o oeste do Mato Grosso e Mato Grosso do Sul. (RIBEIRO, 2009). 
 

Para Berta Ribeiro (2009), destacam-se, com grande número de línguas, as 

seguintes famílias que ainda não agrupam em troncos, listadas em ordem de 

importância: 

a) Família Karib - no Brasil são faladas 21 línguas Karib, o maior numero 
delas se encontra ao norte do rio Amazonas, no Amapá, norte do Pará, 
Roraima e Amazonas, com alguns grupos no sul ao longo do rio Xingu 
(GRUPIONI, 2000, pp.96-97). 
 
b) Família TuKáno – apresenta dois ramos principais, ambos ao norte do rio 
Amazonas: o TuKáno Ocidental, com a línguas faladas no Peru, equador e 
Colômbia, sem representante no Brasil; e o TuKáno Oriental, com 
ramificações que vão desde a Colômbia até o Brasil (GRUPIONI, 2000, p. 
102). 
 
c) Família Pano – tem representantes na Bolívia e Peru. No Brasil apresenta 
concentração maior no sul e oeste do Acre, mas também se estende por 
Rondônia e pelo Amazonas (GRUPIONI, 2000, p. 97). 
 
d) Família Xirianá (Yanomámi) – é composta por quatro línguas faladas no 
Brasil e na Venezuela, mutuamente ininteligíveis, mas muito próximas entre 
si (GRUPIONI, 2000, p. 102). 
 
e) Família TxapaKura – pouco conhecida, é integrada pelas línguas faladas 
pelos Pakaanóva, Urupá e Torá, no oeste de Rondônia e sul do amazonas 
(GRUPIONI, 2000, p. 97). 
 
f) Família Múra – apresenta apenas duas línguas remanescentes, faladas 
na margem direita do rio Madeira,, entre o Manicoré e o Maici, no 
Amazonas (GRUPIONI, 2000, p. 97). 
g) Família Makú – com línguas faladas entre os rios Uaupés, Negro e 
Japurá, chegando até a Colômbia (GRUPIONI, 2000, p. 102). 
h) Família NambiKwára – falada unicamente em território brasileiro, no 
noroeste do Mato Grosso e no sudeste de Rondônia (GRUPIONI, 2000, p. 
97). 
i) Família GuaiKurú – tem um único representante no Brasil, o Kadiwéu, na 
Serra da Bodoquena, Mato grosso do Sul (GRUPIONI, 2000, p. 97). 



42 
 

 

Quadro sinóptico dos troncos linguísticos indígenas vigentes no Brasil 
 

TRONCO FAMÍLIA LÍNGUA DIALETO 

Tupi Tupi Guarani  Amanayê 

ApiaKá 

Guajá 

Guarani 

Tapirapé 

Tenetehára 

Uruewauwáu 

Xetá 

Kaiwá 

Júma 

Tembé 

 AriKém Karitiána  

 Jurúna Yuruna  

 Mondé Aruá  

 MunduruKú Kuruáya  

 Ramaráma Arára  

 Tuparí MaKuráp  

Macro-jê Jê Akwén 

Kayapó 

Timbira 

 

Xavante 

Kreyé 

KriKati 

Xerente 

 Bororo   

 Botocudo KrenaK  

 Karajá(sem classif) Javaé  

 MaxaKali MaxaKali 

Pataxô 

 

AruaK AruáK Apurinã 

Piro 

Maxinéri 

 Arawá Kulina  

Sem Tronco ainda KatuKina Katawixi  

 Múra Pirahã  

 GuaiKuru Kadiwêu  

 TxapaKúra Urupá  

 TuKano Juriti  

 Yanomami (Xirianá) Ninám  

 MaKu Guariba  

 Karib Matipú  

 Pano Kaxarari  

Fonte: Elaborado pelo autor com dados extraídos de GRUPIONI (2000, pp. 98-101) 



43 
 

Vale salientar que essa classificação elaborada em 1972, refere-se às tribos 

indígenas que sobreviveram até nossos dias. Todo esse levantamento encontra-se 

no Mapa etno-histórico de Curt Nimuendajú, etnólogo alemão nascido em Jena, no 

estado alemão de Turíngia, que percorreu o Brasil em meio aos índios por mais de 

quarenta anos. 

Assinala Ribeiro (2009) que seu mapa contém a localização e a filiação 

linguística de todas as tribos de que se tem notícia no Brasil, desde 1500. Nesse 

sentido, o exaustivo levantamento do grande etnólogo Nimuendajú compreende 

“1.400 tribos pertencentes a quarenta famílias linguísticas Para toda a América do 

século XVI foram levantadas novecentas línguas” (RIBEIRO, 2009, p. 25). 

Fica evidente que com a chegada dos colonizadores, tanto portugueses quanto 

espanhóis, na conquista da América e na sua posterior colonização, representou um 

empreendimento gigantesco que, sem dúvida alguma, mudou os rumos da 

civilização ocidental. Cujas marcas principais estão diretamente relacionadas à 

expansão marítima e comercial realizadas pelos países ibéricos (Portugal e 

Espanha), no final do século XV. 

Ainda vale lembrar que a cruel matança de indígenas, bem como a ganância e 

a sede europeia por metais preciosos, eventos esses marcantes na primeira fase do 

período colonial, foi muito bem retratada por Bartolomeu de Las Casas (testemunha 

ocular de tais acontecimentos), que jamais ficou calado diante do tratamento 

desumano dispensado pelos colonizadores aos povos nativos: 

 
A causa pela qual os espanhóis destruíram tal infinidade de almas foi 
unicamente não terem outra finalidade última senão o ouro, para enriquecer 
em pouco tempo, subindo de um salto a posições que absolutamente não 
convinham a suas pessoas. Enfim não foi senão a sua avareza que causou 
a perda desses povos e quando os índios acreditaram encontrar algum 
acolhimento favorável entre esses bárbaros, viram-se tratados pior que os 
animais e como se fossem menos ainda que o excremento das ruas; e 
assim morreram sem fé e sem sacramentos, tantos milhões de pessoas. 
(LAS CASAS, 1996, p. 32). 

 

Se, por um lado, o Novo Mundo representava um eldorado de oportunidades 

para europeus famintos por riquezas e metais preciosos (ouro, prata e cobre), por 

outro o “Mundus Novus” se transformou num verdadeiro inferno e numa dolorosa 

provação para aqueles que foram submetidos pela força e ao jugo dominador das 

nações europeias, notadamente da Espanha e de Portugal. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Tur%C3%ADngia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Povos_ind%C3%ADgenas_do_Brasil


44 
 

Sendo assim, faz-se necessário compreender que nesse contexto histórico 

marcado por guerras de extermínio, por escravização e aldeamentos forçados de 

populações indígenas, destacou-se uma região conhecida como “os sertões do leste 

e nordeste mineiro2”, “área proibida”, assim “isolada” pela consequência do 

abandono colonial ou pela falta de interesse econômico na região, ou ainda, pelo 

interesse em mantê-la desocupada, para que fosse transformada no final do século 

XVIII e início do século XIX numa área de expansão territorial da fronteira do 

Império. 

Hal Langfur (2002) descreve que o lucro da mineração transformou América 

portuguesa e o comércio transatlântico que a ligava à Europa e a África, mas em 

1763, no entanto, o inevitável esgotamento das lavagens minerais aconteceu, “a 

confusão econômica que a acompanha, primeiro se sentiu em grande escala em 

meados do século XVIII e se intensificou com o passar das décadas.” (LANGFUR, 

2002, p. 215, tradução nossa)3, desencadeando assim numa grave desarticulação 

social e descontentamento político. 

 

 

                                            
2
 Salienta a brasilianista e professora de história da University of New Mexico, Judy A. Bieber que: the 

term sertão originally signified unexplored or undeveloped lands and was used by the Portuguese on 
the European continent, in West Central Africa, and in Brazil. In Brazil, it came to be associated with 
semiarid, sparsely populated cattle range and to be known as a place of personal danger, economic 
risk, and possible mineral resources. Those who penetrated the interior could encounter either sudden 
wealth or sudden death at the bands of Indians, other explorers, or like-minded renegades. - “O termo 
sertão originalmente significava terras inexploradas ou subdesenvolvidas e era usado pelos 
portugueses no continente europeu, na África Centro-Ocidental e no Brasil. No Brasil, passou a ser 
associado a uma faixa semi-árida, escassamente povoada, e a ser conhecida como local de risco 
pessoal, risco econômico e possíveis recursos minerais. Aqueles que penetravam no interior podiam 
encontrar riqueza repentina ou morte súbita nas bandas de índios, outros exploradores ou renegados 
afins.” (BIEBER, 1999, p.6, tradução nossa) e o professor de história da University at Buffalo e 
escritor norte-americano Hal Langfur pontifica que: the Eastern Sertão, as in all frontier settings, 
geographic and especially cultural boundaries turned out to be extraordinarily difficult to consolidate 
and maintain. The lines separating colonist from Indian proved highly unstable, and the official ban on 
crossing into Indian territory had no small role in creating the conditions for its own violation. This was 
because both the ban and the cultural cleavages that were its counterpart accentuated, on the one 
hand, the most threatening depiction of the Indian and, on the other, the most enticing image of the 
land Indians occupied. – “O Sertão Oriental, como em todos os lugares fronteiriços, as fronteiras 
geográficas e especialmente culturais acabaram por ser extraordinariamente difíceis de consolidar e 
manter. As linhas que separam o colono do indiano provaram ser altamente instáveis, e a proibição 
oficial de cruzar para o território indiano não teve um papel pequeno na criação das condições para 
sua própria violação. Isso porque tanto a proibição quanto às clivagens culturais que eram sua 
contrapartida acentuavam, por um lado, a representação mais ameaçadora do índio e, por outro, a 
imagem mais atraente dos índios que os ocupavam” (LANGFUR, 2002, p. 238, tradução nossa). 
 
3
 The accompanying economic havoc, first felt on a large scale around the middle of the eighteenth 

century and intensifying as the decades passed. (LANGFUR, 2002, p. 215). 



45 
 

Figura 1 – Índios do Sertão Oriental - retratados como selvagens no início do 
século XIX. Jean Baptiste Debret, Voyage pittores que et historique au Brésil 

Fonte: LANGUR (2002) 

 

As preocupações dos colonos, principalmente os habitantes da capitania de 

Minas Gerais, se voltaram para vasculhar terras remotas com a finalidade de 

encontrar novos depósitos minerais e, quando estes não se concretizaram, entre as 

décadas de 1760 e 1820, as elites locais, os escravos, os empobrecidos colonos, e 

seminômades irradiaram para novas terras pastorais, agrícolas e comerciais 

(LANGUR, 2014) gerando uma violenta disputa por terras e recursos, produzindo um 

genocídio nas terras ocupadas pelos povos indígenas do Leste de Minas Gerais, 

chamados genericamente de Botocudos (Figura 1). 

Regina Horta Duarte (1998) descreve que os documentos produzidos pelos 

viajantes das matas do Leste e Nordeste de Minas Gerais, nos séculos XVIII e XIX, 

encontraram uma população ameríndia, no caso os “Botocudos do Leste”, bastante 

inserida numa "luta secular" de dominação, onde predominavam “a vitimização do 

índio e a atribuição de uma culpa à sociedade ocidental” (DUARTE, 1998, p. 37). 

Nessa perspectiva, as ações produzidas contra os índios Botocudos foram 

movidas pelas invasões de terras, produzindo neles uma enorme reação, essa 

classificada de “sobrevivência” contra seu próprio extermínio, principalmente a partir 

da decretação da “guerra justa” aos “indomáveis” índios da região nordeste da 

Província, “das matas” ou “dos sertões do leste”, autorizada pelo governo português 

através das Cartas Régias de 13 de maio, 24 de agosto, 5 de novembro (contra os 



46 
 

Botocudos do Sul – região de Curitiba e Guarapuava) e 2 de dezembro de 1808 

(Anexos A, B, C e D), assinadas no Rio de Janeiro pelo Príncipe Regente D. João. 

Destaca-se que todos os sinais - culturas, línguas, as formas de organização 

social e política, os rituais, do que originariamente foram os botocudos 

desapareceram e dando lugar a “índios”, ou seja, pequeno grupos sobreviventes 

habitando as margens do rio Doce, município de Resplendor, na região Leste de 

Minas Gerais, os “KrenaK” ou “Borun”, que precisam de alguma forma ser 

“resgatados”. 

Regina Horta Duarte (1998) continua destacando: 

 
Em primeiro lugar, como nos alerta uma importante autora, a noção dos 
índios como vítima do sistema mundial capitalista ou da política destrutiva 
do Estado Nacional traz a permanência da lógica histórica centrada na 
metrópole (M. Carneiro da Cunha, 1992:17). Em segundo lugar, 
predominam aqui concepções igualmente cristãs: uma marcada pelas 
imagens do paganismo bárbaro e da guerra santa (pelas armas, pela 
catequese), outra aprisionada no sentimento de culpa. Nesse sentido, 
preconiza-se a revisão do passado para uma recuperação dos vencidos. O 
grande alerta refere-se ao fato dos sobreviventes do genocídio ainda 
estarem entre nós, “e deles podemos nos aproximar, oferecendo-lhes agora 
a memória cultural e política de seus antepassados, inscrita nos nossos 
arquivos”. Predomina aqui a ideia de uma dívida a ser paga, de um mal 
realizado pelos brancos a ser sanado, agora, novamente pelos brancos. É o 
estudioso quem conclama a restituição da voz ao índio, é ele que luta pelos 
injustiçados, é dele que parte o generoso ato de aproximação. Mais uma 
vez, o índio deve responder ser objeto de uma ação. Em obras que 
destacam a luta indígena como resistência, o índio permanece como vítima 
a ser socorrida, como um ser indefeso. (DUARTE, 1998, p. 38). 

 

A esse respeito, fica evidente a grande importância em pesquisar e analisar 

essa zona territorial (sertões do leste e nordeste mineiro), em parte pela 

necessidade de demonstrar a luta indígena pela sobrevivência nessa região – dos 

Botocudos aos KrenaK, bem como a resistência indígena dos originários Botocudos, 

descendentes comuns dos Aimorés, puros nativos do interior, que durante dois 

séculos invadiram assentamentos costeiros em Ilhéus, Porto Seguro e Espírito 

Santo, buscando refúgio dos portugueses no mais profundo do interior, mas que 

apesar de toda fuga e resistência à colonização foram fragmentados, literalmente 

extintos. 

Neste contexto é importante repensar sobre a população indígena, em especial 

a dos Botocudos do Leste de Minas, com suas histórias, culturas, perspectivas e 

lutas, revelando que povo, assim chamados de “sem história” ou de “massa 

inconsciente”, são capazes de articulação e participação no processo histórico, de 



47 
 

revelar uma identidade social e constituir uma memória étnica capaz de ser 

transmitida às novas gerações (hoje através de seus remanescentes – a etnia 

KrenaK), apesar de praticamente terem desaparecidos do território de Minas Gerais 

depois do século XVIII. 

 

2.1 A partir de 1500 - Explorar, reconhecer e dominar territórios, controle e 

submissão dos nativos, para ocupar em nome do empreendimento 

 

Esta terra, Senhor, me parece que da ponta que mais contra o sul  

Tem, ao longo do mar, nalgumas partes, grandes barreiras, 

 e a terra por cima toda chã e muito cheia de grandes arvoredos. 

Pelo sertão nos pareceu, vista do mar, muito grande, 

porque, a estender olhos, não podíamos ver senão terra com arvoredos,[...] 

Nela, até agora, não pudemos saber que haja ouro, nem prata, 

nem coisa alguma de metal ou ferro; nem lho vimos. 

Porém a terra em si é de muito bons ares, assim frios e temperados. 

Águas são muitas; infindas. E em tal maneira é graciosa. 

Porém o melhor fruto, que nela se pode fazer,  

me parece que será salvar esta gente. 

E esta deve ser a principal semente que Vossa Alteza em ela deve lançar.  

A carta de Pero Vaz de Caminha - 1 de Maio de 1500. (SILVIO, 2003)
4 

 

Durante a fase da conquista e da penetração no Novo Mundo, o relato pessoal 

e surpreendido dos viajantes desempenhou papel importante para os colonizadores. 

Sendo esses relatos que serviram, posteriormente, em grande parte, na orientação, 

classificação e interpretação do novo território; foram eles, investigadores do 

fantástico e do maravilhoso Brasil, que abriram os olhos do Ocidente sobre essa 

nova terra, com seus rios enormes como dantes nunca visto e suas selvas pela 

primeira vez deixando-se envolver. 

Ao percorrer os relatos de historiadores, viajantes exploradores, como 

Maximilian Wied-Neuwied, príncipe de Wied-Neuwied, o autor Duarte (2002) relata 

que, com a abertura dos portos brasileiros em 1808, inaugurou-se dentro de um 

contexto histórico também um grande movimento migratório de viajantes europeus 

de diversas nacionalidades, possibilitando a esses exploradores percorrer áreas até 

então inexploradas por eles5. 

                                            
4
 CASTRO, Silvio. A carta de Pero Vaz de Caminha. Porto Alegre: L&PM, 2003, p. 29. 

 
5
 Maximilian, Saint-Hilaire, Avé-Lallemant e Tschudi. Em dois momentos diversos, esses viajantes 

construíram relatos sobre a região do vale do rio Mucuri ou sobre áreas muito próximas. No primeiro o 
Mucuri aparece como região promissora para a conquista e ocupação. Sua virgindade chega a 



48 
 

A esses historiadores, viajantes exploradores podem ser atribuídas parcelas 

significativas na construção de civilização, cultura, identidade e na formação do 

agora conhecido como Brasil, contudo ficou evidenciado que após o descobrimento 

da “terra de Santa Cruz”, nos relatos de viagem produzidos, também se traduzia as 

várias faces de uma história de desenvolvimento, de exploração territorial, de 

mudanças sociais, de um verdadeiro movimento conquistador com sofrimento, 

dizimação e de invasão de terras até então habitadas pelos índios, povos originários. 

Ao longo de alguns séculos, a Coroa portuguesa tratou de assegurar os 

maiores ganhos do empreendimento colonial relacionando-se com as concepções 

de política econômica vigente na época abrangida pela expressão “mercantilismo”. 

Eduardo Bueno (2016) destaca essa necessidade portuguesa em encontrar terras, 

riquezas e de expandir seus comércios desde a segunda metade do século XV, 

através das viagens oceânicas: 

 
Apesar do incidente em Calicute, D. Manoel, no fulgor de seus 30 anos, 
vivia dias de gloria. Assim que Vasco da Gama retornou da Índia, no 
segundo semestre de 1499, o monarca adicionou a seu título de “rei de 
Portugal e dos Algarves” a designação de “Senhor da Conquista, 
Navegação e Comércio da Etiópia, Arábia, Pérsia e da Índia". O povo logo o 
chamaria de "o Venturoso", já que em seu reinado Portugal haveria de 
concretizar sonhos tão longamente acalentados. Apesar das oposições da 
corte, que considerava as navegações dispendiosas demais, fora D. Manoel 
quem tomara a decisão de reiniciar as viagens oceânicas, que haviam sido 
suspensas entre 1488 e 1497. Que D. Manoel ardia em ambição e 
impaciência, num delírio de grandeza, é algo que fica claro na carta que ele 
enviou aos Reis Católicos – seus parentes e rivais - relatando os feitos da 
frota de Gama "[...] acharam e descobriram a Índia e outros reinos", contava 
D. Manoel. “Acharam grandes cidades de grandes edifícios, ricos e de 
grande povoação, nas quais se faz todo o trato de especiaria e pedraria [...] 
e trouxeram canela, cravo, gengibre e outros modos de especiaria [...] e 
muita pedraria fina de todas as sortes, rubis e outros; e ainda acharam 
terras em que há minas d`ouro (no caso, Sofala, em Moçambique). 
(BUENO, 2016, p. 22). 

 

Menos difundidos em terras “tupiniquins”, mas não destituídos de importância, 

os relatos das inúmeras expedições, a maioria de caráter científico, foram 

publicados na Europa, a partir de 1500, para uma população enorme de leitores 

desejosos de notícias sobre um Brasil até então desconhecido, terra cujos segredos 

haviam sido velados por uma Coroa Portuguesa ciumenta, possessiva e sedenta por 

                                                                                                                                        
intimidar, mesmo pés tão intrépidos e aventureiros não ousam percorrê-la nem inventar nela algum 
caminho ou trilha. Em fins dos anos 1850 configura-se um outro momento. Os obstáculos enfrentados 
pelos homens que ali viviam convidam a um balanço da situação e originam um problema de 
dimensões internacionais, pela indignação desencadeada com a publicação, na Europa, de um 
folheto bombástico sobre as condições dos imigrantes no Mucuri, de autoria de Avé-Lallemant. 
(DUARTE, 2002, p. 269). 



49 
 

conquistar áreas produtoras de matérias-primas, metais preciosos e produtos 

agrícolas tropicais (CÁCERES, 1993). 

Assim, Florival Cáceres (1993) ao propor a desconstrução do discurso de que a 

colonização foi pacífica e desenvolvimentista, descreve que os portugueses, através 

de sua burguesia e seu Estado absolutista “queriam saber de ouro e prata, os metais 

preciosos” que deveriam ser adquiridos sem obstáculos e com uma obstinação 

fervorosa (CÁCERES, 1993, p. 77). 

Sobre essa perspectiva de dominação comercial do “outro”, Silvio Castro (2003) 

afirma que desde o primeiro contado entre os europeus e os povos ameríndios, o 

interesse sempre foi comercial explorador, pelo menos é isso o que indica o seguinte 

trecho da “Carta de Caminha”: 

 
[...] todavia, um deles o escrivão refere-se aos índios que visitavam o navio 
de Pedro Álvares Cabral fixou o olhar no colar do Capitão e começou a 
acenar para a terra e logo em seguida para o colar Cabral tinha um colar de 
ouro no pescoço, como querendo dizer que ali havia ouro. Fixou igualmente 
um castiçal de prata e da mesma maneira acenava para a terra e logo em 
seguida para o colar, como querendo dizer que lá também houvesse prata 
[...]. Nós assim o traduzíamos porque essa era o nosso maior desejo [....]. 
(CASTRO, 2003, p. 79). 

 

Com isso, ser “dominador comercial” entre 1550 a 1720 significava atravessar o 

oceano e viver durante três, cinco ou até dez anos, em um mundo diferente e 

periférico, conforme demonstrado por Alfredo Bosi (1992) que, em muita das vezes, 

era oriundo de um sistema antigo, pré-ajustado e formatado pela Coroa portuguesa, 

cuja meta era promover o povoamento e construir defesa de suas fronteiras, em 

suas terras "d'além-mar" e, em particular da colônia Brasil, ou seja, um processo de 

pura “conquista”6. 

Avança Dussel (1993), em suas palestras sobre o mito da modernidade, a 

convite da Universidade Johann Wolfgang Goethe de Frankfurt, cuja tese central de 

                                            
6
 Salienta Dussel (1993), mais precisamente, que “a conquista é um processo militar, prático, violento 

que inclui dialeticamente o Outro como o "si-mesmo”. O Outro, em sua distinção, é negado como 
Outro e é sujeitado subsumido, alienado a se incorporar à Totalidade dominadora como coisa, como 
instrumento, como oprimido, como “encomendado”, como "assalariado" (nas futuras fazendas), ou 
como africano escravo (nos engenhos de açúcar ou outros produtos tropicais). A subjetividade do 
“conquistador”, por seu lado, foi se constituindo, desdobrando lentamente na práxis. Cortés, que 
naquele ano (1518) era alcaide, e como ele era alegre e orgulhoso e sabia tratar cada um conforme 
sua inclinação, foi nomeado por Velázquez, como dissemos “capitão geral“ da "conquista" que se 
realizaria nas terras recentemente descobertas” (DUSSEL, 1993, p. 44). 
 



50 
 

suas conferências foi o ano de 14927, quando houve ocupação de Granada pelos 

reis católicos, de que tal encobrimento, de que tal processo de conquista fez chamar 

a atenção sobre o surgimento simbólico da modernidade, ao enfatizar que a 

modernidade consiste em um movimento relacional de “dominação do Outro”, isto é, 

num ato de colonização da alteridade do não europeu. 

Dussel (1993) sugere uma reflexão, para que se possa atribuir um novo 

significado para os principais movimentos formadores da modernidade: a invenção, 

o descobrimento, conquista e colonização. Para o autor, descobrimento não 

representa a revelação de algo novo, mas simples projeção e afirmação do ego 

europeu. 

Na visão de Dussel (1993), exploração, desbravamento geográfico e científico 

do “Mundus Novus” não significam conquista, mas verdadeira dominação, controle 

dos corpos através de um processo violento, que visava dilacerar, retalhar a 

identidade de um povo ou de uma civilização, transformada em simples instrumento 

de reafirmar desse enorme ego europeu. 

A Coroa portuguesa utilizou o sistema global de comercial, como forma de 

promover o povoamento e construir a defesa de suas fronteiras, terras "d'além-mar". 

(BOSI, 1992). Contudo, não se pode deixar de pensar que a colonização portuguesa 

foi uma colonização de dominação, ou do mundo da vida, reflexão levantada por 

Dussel (1993), práxis de dominação em todos os níveis da vida dos habitantes 

originários. 

Observando a partir da perspectiva econômica comercial da época, as novas 

terras descobertas na América não foram assim tão lucrativas, com demonstrou 

relatos de exploradores colonialistas (BUENO, 2016a), enfim as novas terras não 

eram assim uma variável de grande poder transformador para os sistemas 

econômicos, mas que não se demonstrava logo de início. 

 

                                            
7
 Assevera ainda mais que “o ano de 1492, segundo nossa tese central, é a data do "nascimento" da 

Modernidade; embora sua gestação - como o feto - leve um tempo de crescimento intrauterino. A 
modernidade originou-se nas cidades europeias medievais, livres, centros de enorme criatividade. 
Mas “nasceu" quando a Europa pôde se confrontar com o seu "Outro" e controlá-lo, vencê-lo, 
violentá-lo: quando pôde se definir como um “ego” descobridor, conquistador, colonizador da 
Alteridade constitutiva da própria Modernidade. De qualquer maneira, esse Outro não foi "descoberto" 
como Outro, mas foi “em-coberto" como o “si-mesmo" que a Europa já era desde sempre. De maneira 
que 1492 será o momento do “nascimento” da Modernidade como conceito, o momento concreto da 
“origem" de um “mito” de violência sacrifical muito particular, e, ao mesmo tempo, um processo de 
“en-cobrimento" do não europeu” (DUSSEL, 1993, p. 08). 



51 
 

Figura 2 – Mapa do Brasil e do Peru segundo Jean de Lery, 1558 

 
Fonte: RIBEIRO (2009) 

 

A descoberta da América (Figura 2), não provocou nem de longe o entusiasmo 

despertado pela chegada de Vasco da Gama à Índia, situação essa bem relatada 

por Eduardo Bueno, que “no dia 22 de julho de 1502, a primeira expedição enviada 

ao Brasil enfim entrava no porto de Lisboa. [...] as notícias que ela trazia eram 

decepcionantes, [...] nem ouro nem especiarias haviam sido encontrados" (BUENO, 

2016a, p. 47). 

De acordo com Boris Fausto (2015), considera que no começo o Brasil aparece 

como “uma terra cujas possibilidades de exploração e contornos geográficos eram 

desconhecidas” (FAUSTO, 2015, p. 17) e que por três anos foi arrendado a um 

consórcio de comerciantes de Lisboa, liderado pelo cristão-novo Fernão de Noronha, 

num sistema de exploração do litoral brasileiro através de um sistema de feitorias, 

adotado na costa africana e que entre 1500 e 1535, a principal atividade econômica 



52 
 

foi à extração do pau-brasil, obtido principalmente mediante troca com os índios, 

onde “os índios forneciam a madeira e, em menor escala, farinha de mandioca, 

trocadas por peças de tecido, facas, canivetes e quinquilharias” (FAUSTO, 2015, p. 

17). 

Nessa mesma perspectiva, Thales Guaracy (2015) expõe que o Brasil “era à 

primeira vista uma terra sem riquezas importantes, habitada por um povo cuja 

economia era de subsistência” (GUARACY, 2015, p. 20) e que segundo o historiador 

Francisco Teixeira (2015) reafirma que “a terra de Santa Cruz esteve de fato 

entregue nesse período a degredados, náufragos e piratas, dos quais alguns 

acabaram por tornarem-se figuras legendarias” (TEIXEIRA apud GUARACY, 2015, 

p. 21). 

O Brasil foi inicialmente muito referido a Índia, seja como ponto de descanso na 

rota para a Índia, essa já conhecida, sendo que a primeira viagem realizada da 

Europa à Índia pelo oceano Atlântico foi feito sob o comando do navegador 

português Vasco da Gama durante o reinado do rei D. Manuel I, em 1497-1498; ou 

seja, como possível passagem de um novo caminho, buscado principalmente pelos 

espanhóis, como no ano de 1581, no reinado de Felipe II que se tornou rei de duas 

coroas, delegando o governo de Portugal a um vice-rei espanhol. (FAUSTO, 2015, 

p. 17). 

E valendo-se ainda da historia, Boris Fausto (2015) expõe que a posse da nova 

terra foi contestada por Portugal, daí resultando uma série de negociações que 

desembocaram no Tratado de Tordesilhas8 (1494) e fez com que os portugueses se 

expandissem na América do Sul e entre 1525 e 1528 no Oceano Pacífico ocidental, 

na grande região da Micronésia. 

A combinação deste “tratado” imprime uma tendência generalizada na 

civilização ocidental, em cujo âmbito cresceu novos padrões e dimensões, 

                                            
8
 O tratado definia como linha de demarcação o meridiano 370 léguas a oeste da ilha de Santo Antão 

no arquipélago de Cabo Verde. Esta linha estava situada a meio caminho entre estas ilhas (então 
portuguesas) e as ilhas das Caraíbas descobertas por Colombo, no tratado referidas como "Cipango"

 

e Antília. Os territórios a leste deste meridiano pertenceriam a Portugal e os territórios a oeste, a 
Castela. O tratado foi ratificado por Castela a 2 de julho e por Portugal a 5 de setembro de 1494. 
Algumas décadas mais tarde, na sequência da chamada "questão das Molucas" devido as ilhas 
Molucas, valorizadas como o "berço de todas as especiarias" , o outro lado da Terra seria dividido, 
assumindo como linha de demarcação, a leste, o antimeridiano correspondente ao meridiano de 
Tordesilhas, pelo Tratado de Saragoça, a 22 de abril de 1529 (BUENO, 2016c). 
 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Am%C3%A9rica_do_Sul
https://pt.wikipedia.org/wiki/Oceano_Pac%C3%ADfico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Micron%C3%A9sia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Meridiano_(geografia)
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%A9guas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cabo_Verde
https://pt.wikipedia.org/wiki/Caribe
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ant%C3%ADlia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tratado_de_Sarago%C3%A7a_(1529)#Antecedentes:_a_%22Quest%C3%A3o_das_Molucas%22
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilhas_Molucas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilhas_Molucas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Especiarias
https://pt.wikipedia.org/wiki/Terra
https://pt.wikipedia.org/wiki/Antimeridiano
https://pt.wikipedia.org/wiki/Meridiano_de_Tordesilhas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Meridiano_de_Tordesilhas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tratado_de_Sarago%C3%A7a


53 
 

sobretudo, nas relações entre os Estados9. Cabe alertar, no entanto, que na América 

do Sul essa nova ordem mundial não deve ser olhada como política; ou econômica 

ou religião, mas sim como o resultado de articulações entre essas diferentes 

esferas. 

Considerações políticas levaram a Coroa Portuguesa à convicção de que era 

necessário colonizar a nova terra, tornando-se assim a Coroa Portuguesa fortalecida 

no processo de influência econômica internacional, num o mundo dividido em duas 

zonas de influência, a castelhana e a portuguesa. 

Para as metrópoles colonizadoras, tanto castelhana10, quanto a portuguesa, um 

desafio tão grande quanto à ocupação dos territórios foi à manutenção do domínio e 

de um monopólio duradouro, fatores que exigiram a idealização de uma estrutura 

dotada de sistemas de controle e submissão compostos por hábitos, instituições e 

homens, que pudessem garantir o objetivo do empreendimento (FRAGOSO; 

GOUVÊA, 2014). 

Dussel (1992) reafirma que é sob esse arranjo explorador que surge a América 

Latina, a qual: 

[...] nasce ontologicamente como o momento bipolar oprimido, isto é, como 
o irmão "descendente" da família européia. A Espanha, em particular, nos 
oprime como um filho que acredita ser "a mesma coisa" e, como é "a 
mesma coisa", propõe o mesmo projeto: Nova Espanha, Nova Granada, 
Nueva Córdoba, todas novas cidades, mas na verdade não há novidade; 
elas não são novas, mas meras repetições, isto é, são uma pedagogia da 
opressão. Vamos ler as Leis das Índias do começo ao fim, e ver os projetos 
de todas as instituições, bispados, universidades, municípios, etc., que são 
repetidos aqui; é a reiteração da "mesma coisa", oprimida bipolarmente por 
uma Europa unidimensional, porque a Europa do cristianismo moderno, 
mesmo do século XVI, é também ela mesma uma Europa que não respeita 
a outra. O "novo mundo" está lá, e ainda é ignorado, é um não ser; são os 
infiéis, os que são do ecumene, o ecumene é a oikía; é a casa e a casa é o 
todo. (DUSSEL, 1992, p. 270, tradução nossa)

11
. 

                                            
9
 BOWN, Stephen R. 1494: como uma briga de família na Espanha medieval dividiu o mundo ao 

meio. Tradução de Helena Londres. São Paulo: Globo, 2013. 

 
10

 A experiência hispânica vai exercer influencia e a construção de vilas e cidades ao longo das terras 
ocupadas na América e a expansão territorial – particularmente por meio da colonização do restante 
do Nordeste – Paraíba (1584), Rio Grande do Norte (1599), Ceará (1612), Maranhão (1615) – e do 
Norte (Pará 1616). (FRAGOSO; GOUVÊA, 2014, p. 142). 
 
11

 [...] nace ontológicamente como el momento bipolar oprimido, es decir, como el hermano de “abajo” 
de la familia europea. España, en concreto, nos oprime como a un hijo que cree que es “lo mismo”, y 
como es “lo mismo”, entonces, nos propone su mismo proyecto: Nueva España, Nueva Granada, 
Nueva Córdoba, todas son nuevas ciudades, pero en verdad no hay novedad; no son nuevas sino 
mera repetición, es decir, se trata de una pedagogía de la opresión. Leamos las Leyes de Indias 
desde el comienzo hasta el fin, y veamos los proyectos de todas las instituciones, obispados, 
universidades, municípios, etc., que aquí se repiten; es la reiteración de “lo mismo”, bipolarmente 
oprimida por una Europa unidimensional, porque la Europa de la cristiandad moderna, aun del siglo 



54 
 

 

De acordo com Argemiro Procópio (1992), a conquista territorial empreendida 

pelo poder colonial esteve amparada, sobretudo, em dois mitos da cristandade, 

quais sejam: a sacralidade do poder e a superioridade dos povos cristãos sobre os 

infiéis, em nome dos quais, espalhou a política de conversão, um dos pilares da 

dominação colonial nas Américas. 

Somente após as três primeiras décadas do descobrimento, segundo Boris 

Fausto (2015) mais precisamente após 1535, marcadas pelo esforço de garantir a 

posse da nova terra, que a colonização começou a tomar forma. Como aconteceu 

em toda a América Latina, o Brasil viria a ser uma colônia cujo sentido básico seria o 

de fornecer ao comércio europeu com gêneros alimentícios ou minérios de grande 

importância. 

Para Eduardo Bueno (2016) é sob essa estrutura que surge a América como 

pilar da política empreendedora da Coroa portuguesa em encontrar terras, riquezas 

e expandir seus comércios: 

 
A política da metrópole portuguesa consistirá no incentivo à empresa 
comercial com base em uns poucos produtos exportáveis em grande 
escala, assentada na grande propriedade. Essa diretriz deveria atender aos 
interesses de acumulação de riqueza na metrópole lusa, em mãos dos 
grandes comerciantes, ia Coroa e seus afilhados. Como Portugal não tinha 
o controle dos circuitos comerciais na Europa, nas mãos de espanhóis, 
holandeses e ingleses, a mencionada diretriz acabou por atender também 
ao conjunto da economia europeia. A opção pela grande propriedade ligou-
se ao pressuposto da conveniência da produção em larga escala. Além 
disso, pequenos proprietários autônomos tenderiam a produzir para sua 
subsistência, vendendo no mercado apenas um reduzido excedente, o que 
contrariaria os objetivos do empreendimento mercantil. (BUENO, 2016, p. 
22). 

 

Partindo dessa perspectiva, Boris Fausto (2015) relembra que para explorar a 

nova terra, era necessária a sua efetiva ocupação. 

 
O Brasil foi dividido em quinze quinhões, por uma série de linhas paralelas 
ao Equador que iam do litoral ao meridiano de Tordesilhas, [...] entregues 
aos chamados capitães-donatários. [...] gente da pequena nobreza, 
burocratas e comerciantes, tendo em comum suas ligações com a Coroa. 
(FAUSTO, 2015, p. 18). 

 

                                                                                                                                        
XVI, es también ella misma una Europa que no respeta al otro. El “mundo nuevo” está ahí, y sin 
embargo es ignorado, es un no ser; son los infieles, aquellos que están fueran de la ecumene, La 
ecumene es la oikía; es la casa, y la casa es la totalidad. (DUSSEL, 1992, p. 270). 



55 
 

Ressalta observar que no processo de ocupação a partir de 1500, seja na 

primeira onda de expansão europeia, seja nas subsequentes, pode-se enumerar um 

vasto arsenal de mecanismos de ordem legal e coercitivo de dominação, sendo que 

para os índios “KrenaK” ou “Borun” que se constituem nos últimos “Botocudos do 

Leste”, últimos remanescentes dos índios Botocudos12, esse processo foi de 

invasão13 de suas terras. E como bem expõe Maria Isabel de Siqueira (2011) de que 

as diferenças culturais entre índios e portugueses, no processo de conquista e 

colonização, demonstraram que “os desafios precisavam ser vencidos para a 

dominação da terra” (SIQUEIRA, 2011, p. 36). 

Neste sentido, dentro da política de expansão do império português, a 

conquista territorial empreendida foi também de escravização indígena14 pelas 

formas legitimadas “do resgate” ou “da guerra justa”, levadas a termo não só com 

                                            
12

 Assevera ainda Maria Hilda Baqueiro Paraiso que “a área em que viviam os Botocudos engloba, 
hoje, três estados: Bahia, Minas Gerais e Espírito Santo, representados pelas bacias dos rios de 
Contas, Pardo, Jequitinhonha, Mucuri, São Mateus e Doce, além do vale do Salitre, na bacia do rio 
São Francisco. no oeste da Bahia. Os Botocudos são introduzidos na historiografia já no século XVI, 
quando das primeiras tentativas de estabelecimento de colonização sistemática no Brasil - a criação 
das capitanias hereditárias e a instalação do Governo Geral -, particularmente nas capitanias da 
Bahia, Porto Seguro, Ilhéus e Espírito Santo” (PARAISO, 1992, p. 77). 
 
13

 [...] os chamados botocudos eram considerados muito agressivos e sofreram perseguição 
implacável pelo homem branco, desde a sua chegada, no século XVI, até o início do século XX. 
Consta que atacavam aldeias dos puris ou goitacases, seus adversários tradicionais, como também 
as caravanas de viajantes e as fazendas de sesmeiros, incendiando o que encontravam no caminho. 
Alguns grupos sobreviveram até o século XX nas matas localizadas entre o rio Jequitinhonha e o vale 
do rio Doce, nos Estados da Bahia, de Minas Gerais e do Espírito Santo. Os remanescentes dos 
grupos que viviam nos rios Mucuri e Jequitinhonha foram reunidos na missão de Itambacuri, em 
Minas Gerais, onde desapareceram. Os grupos do rio Doce, destituídos de suas terras e aculturados 
em 1911, foram recolhidos a postos situados no Espírito Santo e em Minas Gerais. (CALMON 
JÚNIOR, 1957, p. 178). 
 
14

 [...] o auge da escravidão indígena no Brasil foi ao período inicial da colonização, entre os anos de 
1540 e 1580. A primeira “relação de trabalho” entre portugueses e índios brasileiros foi o escambo. 
Os portugueses ofereciam objetos (espelhos, apitos, cordas, facas e etc.) aos índios em troca do 
trabalho no corte e transporte de pau-brasil. Com o estabelecimento dos engenhos de açúcar no 
nordeste do Brasil, os colonos precisavam de grande quantidade de mão de obra. Muitos senhores 
de engenho recorreram à escravização de índios. Organizavam expedições que invadiam as tribos de 
forma violenta, inclusive com armas de fogo, para sequestrarem os indígenas jovens e fortes para 
levarem até o engenho. A mão de obra escrava indígena foi muito utilizada na segunda metade do 
século XVII, principalmente no Maranhão. Os índios foram usados em pequenas lavouras e também 
na exploração das "drogas do sertão". A falta e o alto custo dos escravos africanos fizeram com que 
os colonos optassem pelos índios. O uso dos nativos como escravos teve forte oposição dos jesuítas, 
que entraram em conflito com os colonos da região. Foi somente em 1682, com a criação da 
Companhia Geral de Comércio do Estado do Maranhão, que a mão de obra indígena começou a 
deixar de ser usada, sendo substituída pelos escravos africanos. Houve até um mercado de negócios 
com escravos indígenas. Comerciantes organizavam expedições de captura indígena para lucrar com 
a venda destes escravos aos senhores de engenho. Era muito comum a guerra entre tribos 
indígenas. Os portugueses aproveitaram esta rivalidade, faziam alianças com determinadas tribos e, 
em troca de apoio militar, recebiam índios adversários capturados como recompensa. (CÁCERES, 
1993, pp. 31-32). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XVI
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XX
https://pt.wikipedia.org/wiki/Puris
https://pt.wikipedia.org/wiki/Goitacases
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sesmeiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XX
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Jequitinhonha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Doce
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bahia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Minas_Gerais
https://pt.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%ADrito_Santo_(estado)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Itambacuri
https://pt.wikipedia.org/wiki/1911


56 
 

“os mouros na Península, mas também com os negros da África” (MAURO, 1997, 

pp. 201-202). 

Ao lado do empreendimento comercial português, acrescentou-se outro 

elemento: o trabalho compulsório. Também nesse aspecto, a regra era comum a 

toda a América Latina, ainda que com variações (BUENO, 2016b). Diferentes formas 

de trabalho servil predominaram na América espanhola, enquanto a escravidão foi 

dominante no Brasil. 

 

2.1.1 A conquista dos nativos e suas faces15 

 

Terminada a conquista, os espanhóis, colonos e missionários 

 tiveram de enfrentar a tarefa mais importante que consistia em afastar 

a “concorrência” da religião pagã, ou, 

na formulação escolástica, esmagar o culto dos índios 

Percebe-se o nexo interno entre este postulado escolástico 

e a destruição dos templos e locais de culto, 

 que bem depressa começou por toda a parte. 

Os europeus viam no paganismo uma abominação, 

concluindo daí, só ser possível erigir 

o Cristianismo sobre as suas ruínas. (WOLKMER, 1998)
16

. 

 

João Fragoso (2014) produziu estudos afirmando que a experiência portuguesa 

na América foi muito diferente da espanhola. O encontro de metais preciosos não se 

confirmou ao longo dos anos e o objetivo que movia a colonização portuguesa no 

século XVI “não eram terras, mas o Império sobre o comércio marítimo”. Já a 

conquista de território, essa ficou num segundo momento tanto na Índia, como 

também no Brasil, sendo essa conquista um meio também de assegurar a 

supremacia marítima, facilitada assim com metais preciosos que posteriormente 

poderiam ser descobertos. 

                                            
15 Esclarece o IBGE, nas informações sobre a distribuição da população autodeclarada indígena no 

território brasileiro e com base nos resultados censitários, que aproximadamente oito milhões de uma 
população de ameríndia viviam no território brasileiro em 1500. Desse total, 5 milhões estavam na 
Amazônia (incluindo áreas da floresta hoje pertencentes ao Peru, Equador e outros países). Para 
efeito comparativo, na época, Portugal tinha pouco mais de 1 milhão de habitantes. A Europa inteira, 
cerca de 80 milhões. A América como um todo chegava aos 57 milhões. Só no Império Inca, que se 
estendia da Colômbia ao Chile, eram 10 milhões. Documentos da expedição de Cristóvão Colombo, 
que desembarcou no continente em 1492, relatavam aldeias que já pareciam verdadeiras cidades, 
abrigando até 2 mil indígenas. Pelos estudos apresentados pelo IBGE fica pontuado que 8 milhões de 
habitantes, esses foram divididos em mais de 1.000 tribos, sendo as mais populosas as dos 
Tupiniquins (SP, ES e BA) com 90 mil; do Potiguar (Nordeste) com 90 mil pessoas e 60 mil no 
Tamoio (RJ). (BRASIL, IBGE, 2018). 
 
16

 WOLKMER, Antônio Carlos. Direito e justiça na América indígena: da conquista à colonização. 
Porto Alegre: Livraria do Advogado, 1998, p. 134. 



57 
 

Fragoso (2014) descreve que os povos indígenas do atual extremo sul baiano 

foram personagens marcantes já desde os primeiros documentos da história do 

Brasil, como a “carta de Vaz de Caminha” (CASTRO, 2003). A terra apareceu 

sempre descrita como fértil, formosa, copiosa, de clima brando, de águas fartas 

descrevendo sempre em termos altamente positivos, comparando os nativos, velada 

ou abertamente, como habitantes do Jardim do Éden (GRUPIONI, 2000). 

Fica evidenciado pela descrição etnográfica contida nas linhas encontradas na 

Carta de Pero Vaz de Caminha, (que é considerada “certidão de nascimento” do 

Brasil), que os habitantes do Novo Mundo não eram negros, nem indianos. Ainda 

assim, ficou-lhes até hoje o nome de índios. Os primeiros povos com os quais os 

portuguêses entraram em contato foram os Tupis, que pertenciam à família 

linguística Tupi-Guarani, ou mais precisamente Tupiniquins, como se tornariam 

conhecidos em toda a documentação colonial subsequente e em especial nas cartas 

produzidas por missionários jesuítas, como, por exemplo, do sacerdote jesuíta 

português, chefe da primeira missão jesuítica à América, Manuel da Nóbrega, entre 

1549-1570 (CORDEIRO, 2016). 

Os portugueses de 1500 já vinham de uma experiência no trato com povos 

nativos nas colônias da África e da Ásia, com experiência no estabelecimento de 

feitorias em pontos estratégicos do litoral e logo em terras novas começaram a 

monopolizar o comércio, eliminado os concorrentes, tudo dentro da política de 

expansão do império português. No Brasil foi adotado esse modelo, sendo que o 

feitor era o representante do rei na colônia e “o intermediário com quem tratavam os 

traficantes do pau-brasil” (RIBEIRO, 2009, p. 34). 

Nesse período, os portugueses encontraram enormes dificuldades, voltando-se 

para os indígenas em busca de auxilio para a extração do pau-brasil. Não havia 

animais de tração para arrastar as árvores do local de abate ao de embarque, 

surgindo assim à necessidade de braços indígenas que também eram utilizados 

para abastecimento das naus, de lenha, provisões e água (RIBEIRO, 2009). 

A fragilidade da ocupação portuguesa no início da colonização brasileira 

estimulou a ação de franceses e para apoiar as viagens comerciais, o vice-almirante 

Nicolas Durand de Villegagnon trouxe em 1555 a empreitada da França Antártica 

para o Brasil, precisamente na Baía da Guanabara. Foram 11 anos de domínio 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Carta_de_Pero_Vaz_de_Caminha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sacerdote
https://pt.wikipedia.org/wiki/Companhia_de_Jesus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Portugal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Companhia_de_Jesus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Am%C3%A9rica


58 
 

francês na região até seu fracasso total em 156717. Era evidente a precariedade da 

presença lusitana no Brasil, fortemente limitada pelos conflitos com os indígenas e a 

competição comercial com os franceses. 

 
[...] o Regimento recomendava que se favorecessem os índios aliados, 
proibindo sob pena de açoite (ou multa no caso dos que tivessem um 
estatuto diferenciado) que os moradores fossem nas aldeias para recrutar 
trabalhadores ou para comerciar sem autorização expressa do governador. 
Coibindo os abusos, o que a Coroa pretendia era desestimular novos 
levantamentos e revoltas por parte dos indígenas. El Rey falava também 
sobre a importância da conversão ao catolicismo da população nativa, para 
isso seguindo na comitiva do governador seis jesuítas, coordenados pelo 
padre Manoel da Nóbrega. Contudo, para os que se opusessem ao domínio 
português - que eram enquadrados no crime de “traição” - o Regimento 
prescrevia um tratamento muito duro. Os tupinambás inclusive eram 
diretamente citados, recomendando El Rey ao governador que todos aqueles 
que se voltasse contra os portugueses fossem “castigados com muito rigor 
[...] destruindo lhes suas aldeias e povoações e matando e cativando aquela 
parte deles que vos parecer que basta para seu castigo e exemplo”. De certo 
modo, já estava delineada a figura da “guerra justa” que mais tarde seria 
mais bem definida por diferentes leis, [...]. Aos corsários aprisionados nas 
costas brasileiras deveriam ser também aplicadas punições severas, que os 
dissuadissem plenamente de voltar. (FRAGOSO; GOUVÊA, 2014, p. 183, 
grifo nosso). 

 

Então, no recém-descoberto Brasil, durante todo esse período inicial de 

colonização portuguesa, Berta Ribeiro (2009) reafirma que os primeiros contados 

com os nativos foram de troca e em determinados momento de escambo, tanto de 

portugueses, quanto de franceses: 

 
Em troca de camisa, chapéu, facas e outros artigos- escreve Marchant - e 
com ferramentas que os franceses lhes davam, os índios cortavam, 
devastavam, serravam, falqueavam e toravam o pau-brasil. Depois 
levantavam no ombro os toros e conduziam duas ou três léguas por 
montanhas e terrenos acidentados até a beira-mar, aos navios ali 
ancorados. (RIBEIRO, 2009, p. 35). 

 

                                            
17

 Os Navegadores franceses conheciam o litoral brasileiro e aqui já haviam criado várias feitorias 
para contrabandear o pau-brasil. Em 1555, no entanto, a França estava atravessando um período de 
conflito religioso envolvendo católicos e protestantes. Liderados por Nicolau Durand Villegaignon e 
com o apoio do Almirante Gaspar Coligny, os huguenotes buscaram refúgio no Brasil. Em 1555, os 
franceses planejaram, então, se fixar permanentemente na Baía da Guanabara, um ponto do litoral 
brasileiro que os portugueses ainda não tinham povoado. Os franceses se instalaram nas ilhas de 
Serigipe (hoje Villegaignon) e Paranapuã (hoje ilha do Governador), Uruçu-mirim (hoje Flamengo) e 
em Laje, e denominaram toda essa região de França Antártica. Quando os franceses invadiram o 
Brasil, os portugueses já tinham iniciado o processo de colonização. Desde 1549 o Brasil possuía um 
governo-geral. Assim, Portugal reagiu, determinando ao governador-geral, Duarte da Costa que 
organizasse uma campanha para pôr um fim à França Antártica. Duarte da Costa, no entanto, não 
obteve êxito em nenhuma de suas tentativas. Em 1558, foi substituído no cargo por Mem de Sá. Este, 
em 1560, deu início à outra campanha para expulsar os franceses. (MARIZ, 2015, pp. 33-36). 
 



59 
 

O primeiro contato dos portugueses com os índios foi considerado pacífico, 

como bem observado por Pero Lopes, irmão de Martim Afonso de Souza18, onde 

relatou que os índios mostravam-se amistosos e se sentiam muito atraídos pelos 

objetos oferecidos pelos portugueses. Nas trocas de presentes19, manifestavam a 

sua ruidosa alegria com abraços e sorrisos, que os portugueses, de sua parte, 

recebiam com muita reserva. Mesmo quando os primeiros povoadores começaram a 

chegar, ainda houve certo entendimento (RIBEIRO, 2009). 

Com a vinda de Martim Afonso de Souza em 1531 e depois, entre 1534 e 1536, 

com a criação de 12 capitanias hereditárias, com cerca de 50 léguas de costas, 

(FRAGOSO; GOUVÊA, 2014), tem-se lugar a modificação das tranquilas relações 

entre portugueses e índios, pois se entendeu que, nesse período, cabia aos capitães 

dentre outros poderes, o de impor a pena de morte e também de estabelecer 

povoações que, na sua grande maioria encontrava-se com a frequente hostilidade 

com os indígenas, devido ao processo da expansão territorial. 

Thales Guaracy (2015) destaca que os tupis, assim como os tapuias, 

procuravam fixar as aldeias em terras férteis, à distância de pelo menos um ou dois 

quilômetros de rios e do mar, distância que lhes dava mais segurança em caso de 

ataque inimigo. “Eram gente da floresta [...] canoas capazes de levar de vinte a 

quase uma centena de homens, os guerreiros [...] e podiam percorrer grandes 

distâncias pelo mar, beirando a costa” (GUARACY, 2015, p. 41). 

 
Guerreavam o tempo todo, não apenas para proteger seu território, mas 
como um modo de vida. “A sociedade primitiva era essencialmente uma 
sociedade guerreira”, escreveu o antropólogo político francês Pierre Clastres, 
em seu livro de ensaios Arqueologia da violência. “Qual a função da guerra 

                                            
18

 [...] iniciou sua carreira de homem de mar e guerra, ao serviço de Portugal em 1531 na armada que 
El-Rei D. João III e determinou mandar ao Brasil, cerca de 1530, indicado por seu primo-irmão D. 
Antônio de Ataíde, Conde da Castanheira, Fidalgo do Conselho Real, e usufruindo da amizade e 
confiança de El-Rei D. João III. Levou um Regimento para expulsar os franceses da costa brasileira, 
com o intuito de colocar padrões de posse desde o Rio Maranhão até ao Rio da Prata, o qual não 
alcançou em função de ter naufragado antes, e dividir a costa brasileira em capitanias medidas em 
léguas de costa que seguidamente El-Rei concederia a donatários. (RIBEIRO, 2009, p. 36). 
 
19

 [...] nesses anos iniciais, entre 1500 e 1535, a principal atividade econômica foi a extração do pau-
brasil, obtida principalmente mediante troca com os índios. As árvores não cresciam juntas, em 
grandes áreas, mas encontravam-se dispersas. À medida que a madeira foi-se esgotando no litoral, 
os europeus passaram a recorrer aos índios para obtê-la. O trabalho coletivo, especialmente a 
derrubada de árvores, era uma tarefa comum na sociedade tupinambá. Assim, o corte do pau-brasil 
podia integrar-se com relativa facilidade aos padrões tradicionais da vida indígena. Os índios 
forneciam a madeira e, em menor escala, farinha de mandioca, trocadas por peças de tecido, facas, 
canivetes e quinquilharias. (FAUSTO, 2015, p. 17). 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/1531
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jo%C3%A3o_III_de_Portugal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ant%C3%B3nio_de_Ata%C3%ADde,_1.%C2%BA_Conde_da_Castanheira
https://pt.wikipedia.org/wiki/Conde_da_Castanheira
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jo%C3%A3o_III_de_Portugal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_da_Prata
https://pt.wikipedia.org/wiki/Donat%C3%A1rio


60 
 

primitiva? Garantir a permanência da dispersão, da fragmentação, da 
atomização dos grupos.” Servia para manter um equilíbrio que, embora fosse 
social, obedecia a mecanismos próximos aos da ecologia, com seu controle 
natural de superpopulações. Os índios eram o que há de mais próximo entre 
natureza e civilização. “São de tal forma bárbaros e indômitos, que parecem 
aproximar-se mais à natureza das feras do que à dos homens”, afirmou 
Anchieta. (GUARACY, 2015, p. 41). 

 

Berta Ribeiro (2009) esclarece que as hostilidades não demoraram a 

aparecer. O Potiguar, “comedores de camarões” ou “Petinguara” que era da 

designação dos índios Tupi que viviam no território compreendido entre atuais 

estados da Paraíba, do Ceará e do Rio Grande do Norte, aliados dos franceses, 

atacaram Itamaracá e Pernambuco. Os Aimorés atacavam duramente os 

estabelecimentos portugueses em Ilhéus e Bahia. No Espírito Santo, os povoadores 

sofreram constantes ataques de Goitacás ou Guaitacaz. 

 
A relação entre índios e portugueses pode ser exemplificada através de três 
cidades: São Vicente, Bahia e Pernambuco. Em cada uma dessas regiões a 
relação ocorreu de formas diferentes: Em São Vicente, segundo o Padre 
Anchieta, nunca houve guerra entre brancos e índios, a não ser em 1562. 
Outra testemunha da época, Pero de Magalhães Gandavo, chamou a 
atenção para a generalizada união das raças. Os portugueses incorporaram 
boa parte da cultura material indígena e chegaram a adotar sua língua, 
praticamente o único meio de comunicação entre eles até o século XVIII. Os 
jesuítas, por exemplo, se dedicaram a formular uma gramática do tupi. A 
fusão entre portugueses e nativos na região fez surgir uma população 
formada predominantemente por indígenas e mamelucos (mistura de 
brancos e índios). Na Bahia, com a instalação do governo-geral, foi 
implantada uma política baseada na guerra declarada aos Tupinambás e, 
ao mesmo tempo, em uma sólida aliança com os Tupiniquins. Com essa 
ideologia de diferenciar indígenas aliados e indígenas inimigos, a Bahia 
beneficiou-se da criação de um verdadeiro cinturão de proteção 
representado pelos grupos aliados. Em Pernambuco, os indígenas foram 
militarmente derrotados pelos portugueses. Ao contrário do que ocorreu na 
Bahia, os povoadores não fizeram alianças e, assim, ficaram mais 
vulneráveis aos ataques indígenas. (ALMEIDA; 2010, pp. 95-96). 

 

Boris Fausto (2015) aponta que, a chegada dos portugueses representou para 

os índios uma verdadeira catástrofe, e por outro lado, por não existir uma nação 

indígena, e sim grupos dispersos e que muita das vezes em estado de guerra, “foi 

possível aos portugueses encontrar aliados indígenas na luta contra os grupos que 

eram resistentes aos portugueses” (FAUSTO, 2015, p. 16). 

Boris Fausto (2015) ainda esclarece como o processo de escravização 

implementada pelos colonizadores fez encadear por parte dos índios uma forte 

resistência frente aos colonizadores e uma forma excepcional de resistência que 

consistiu no isolamento e que os índios que se submeteram ou que foram 



61 
 

submetidos a essa escravização, sofreram violência cultural. Do contato com o 

europeu resultou “uma população mestiça” que se mostra até hoje sua presença 

silenciosa na formação da sociedade brasileira. 

Visão essa também refletida por Izabel Missagia de Mattos (2000) 

corroborando que a destruição ocorreu, de fato, na situação colonial e que se 

caracterizaram pela violência, humilhação e exploração perpetradas contra os 

índios. E que a relação entre o Ocidente em movimento de expansão e os índios, 

“não pode ser considerada apenas como um simples “encontro” entre diferentes 

povos, mas um “encontrão” entre povos indígenas e “civilizados” (MATTOS, 2000, p. 

8). 

 

2.1.2 A colonização da periferia e o trabalho compulsório indígena 

 

Se alguns degradados que forem para as ditas partes do Brasil 

 me servirem lá em navios d’Armada 

 ou na terra em qualquer outro coisa de meu serviço, 

 para onde vos parecer que devem de ser habilitados para poderem 

servir quaisquer ofícios,assim da Justiça como de minha Fazenda, 

 hei por bem que vós os encarregueis dos ditos ofícios, 

quando houver necessidade de proverdes de pessoas que o sirvam, 

e isto não se entenderá nos que forem degredados por furtos ou falsidades. 

Regimento de Tomé de Souza, governador do Brasil (USP, 1992)
20

. 

 

Após as três primeiras décadas do descobrimento, marcadas pelo esforço de 

garantir a posse da nova terra, a colonização começou a tomar forma e o Brasil viria 

a ser uma colônia cujo sentido básico seria de fornecer ao comércio europeu 

gêneros alimentícios ou minérios de grande importância. Entretanto, ainda no século 

XVI, o Brasil não proporcionava riquezas consideráveis aos cofres reais. 

Com isso, “segundo cálculos do historiados Vitorino Magalhães Godinho, em 

1558 a arrecadação proveniente do Brasil representava apenas 2,5% das rendas da 

Coroa, enquanto ao comercio com a Índia correspondiam 26%” (FAUSTO, 2015, p. 

20). 

Somente em 1549 que foi, no Brasil Colonial, estabelecido o governo da 

Coroa, entretanto, na metade do século seguinte, o Brasil ainda permaneceria 

                                            
20

 SOUZA, Tomé de. Regimento que levou Tomé de Souza governador do Brasil, Almerim, 
17/12/1548 In: Lisboa, AHU, códice 112. FFLCH, USP, São Paulo: USP, p. 08, 1992. 



62 
 

periférico às atenções reais. Russell-Wood21 (1998) argumenta que o Brasil atraiu as 

considerações régias no século XVII por “ser atribuído aos sinais de erosão naquilo 

que até então havia se constituído na áurea indelével de riquezas cercando a Índia 

portuguesa, e ao perigo resultante da presença holandesa no nordeste brasileiro, 

assim como aos méritos intrínsecos à própria colônia” (RUSSELL-WOOD, 1998, p. 

240). 

É de se observar os efeitos e as consequências dessa mudança de olhar para 

o Brasil, como bem descreve Russel-Wood (1998): 

 
A descoberta do ouro de aluvião na década de 1690, seguida das corridas 
de ouro e da chegada do metal em grandes quantidades em Lisboa, 
possibilitaram a D. João V realizar suas ambições absolutistas, rivalizando 
com Luís XIV. Da mesma forma, a descoberta dos diamantes na década de 
1720 fez do Brasil o cenário central para o rei. A mudança de periferia para 
centro, já manifestada em termos econômicos, ganhou reconhecimento 
político com a chegada da família real ao Brasil em 1808. A localização de 
uma corte real na América não era exclusividade sua (confrontar com a 
experiência de Maximiliano, imperador do México, 1864-67, cuja ascensão e 
queda envolvera outro Napoleão). Entretanto, o Brasil apresentava uma 
situação singular em dois aspectos: tal mudança havia sido aventada e 
discutida séculos antes, e a colônia tornara-se hospedeira de uma corte real 
que, transferida para o Novo, era proveniente do Velho Mundo. (RUSSEL-
WOOD, 1998, p. 241). 

 

O estudo da formação do Estado brasileiro revela a influência e a participação 

direta e ostensiva da Igreja Católica em muitos e marcantes acontecimentos. Boris 

Fausto (2015) comenta: 

 
As duas instituições básicas que, por sua natureza, estavam destinadas a 
organizar a colonização do Brasil foram o Estado e a Igreja Católica. 
Embora se trate de instituições distintas, naqueles tempos uma estava 
ligada à outra. Não existia na época, como existe hoje, o conceito de 
cidadania, de pessoa com direitos e deveres com relação ao Estado, 
independentemente da religião. A religião do Estado era a católica e os 
súditos, isto é, os membros da sociedade, deviam ser católicos. Em 
princípio, houve uma divisão de trabalho entre as duas instituições. Ao 
Estado coube o papel fundamental de garantir a soberania portuguesa 
sobre a Colônia, dotá-la de uma administração, desenvolver uma política de 
povoamento, resolver problemas básicos, como o da mão-de-obra, 
estabelecer o tipo de relacionamento que deveria existir entre Metrópole e 

                                            

21
 Anthony John R. Russell-Wood, nascido no País de Gales, educado na Rossall School e na 

Universidade de Oxford, dedicou boa parte de sua vida ao levantamento da documentação relativa ao 
mundo colonial português, de que resultou importante contribuição para o conhecimento da 
sociedade brasileira daquele período, conheci quando membro do corpo docente do Departamento 
de História da Universidade Johns Hopkins em Baltimore, Maryland, em 1994, na defesa da tese de 
doutoramento da historiadora norte-america Judy Alice Bieber-Freitas - Marginal Elites: Politics, power 
Marginal Elites -, pela John Hopkins University, Baltimore, Maryland, USA. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Wales
https://en.wikipedia.org/wiki/Rossall_School
https://en.wikipedia.org/wiki/Oxford_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Oxford_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Johns_Hopkins_University
https://en.wikipedia.org/wiki/Baltimore
https://en.wikipedia.org/wiki/Maryland


63 
 

Colônia. Essa tarefa pressupunha o reconhecimento da autoridade do 
Estado por parte dos colonizadores que se instalariam no Brasil, seja pela 
força, seja pela aceitação dessa autoridade, ou por ambas as coisas. Nesse 
sentido, o papel da Igreja se tornava relevante. Como tinha em suas mãos a 
educação das pessoas, o "controle das almas" na vida diária, era um 
instrumento muito eficaz para veicular a ideia geral de obediência e, em 
especial, a de obediência ao poder do Estado. Mas o papel da Igreja não se 
limitava a isso. Ela estava presente na vida e na morte das pessoas, nos 
episódios decisivos do nascimento, casamento e morte. O ingresso na 
comunidade, o enquadramento nos padrões de uma vida decente, a partida 
sem pecado deste "vale de lágrimas" dependiam de atos monopolizados 
pela Igreja: o batismo, a crisma, o casamento religioso, a confissão e a 
extrema-unção na hora da morte, o enterro em um cemitério designado pela 
significativa expressão "campo-santo” (FAUSTO, 1996, pp. 34-35). 

 

A população da Colônia viveu em sua grande maioria no campo, sendo que as 

cidades cresceram aos poucos e eram dependentes do meio rural. A própria capital 

da Colônia foi descrita por Frei Vicente do Salvador, no século XVI, como cidade 

“esquisita, de casas sem moradores, pois os proprietários passavam mais tempo em 

suas roças rurais, só acudindo no tempo das festas. A população urbana constava 

de mercadores, de oficiais de Justiça, obrigados à residência” (FAUSTO, 2015, p 

38). 

Um padre jesuíta refere-se à pobreza da pequena São Paulo, no século XVII, 

como resultado da constante ausência dos habitantes porque “fora por ocasião de 

três ou quatro festas principais eles ficam em suas herdades ou andam por bosques 

e campos, em busca de índios, no que gastam suas vidas” (DORIA, 2012, p. 154), 

contudo relata que “durante a noite, o fidalgo tinha seu sono embalado pelo cri-cri 

dos grilos e coaxar dos sapos nos pântanos, às vezes uma coruja ou o mexer-se no 

mato de bicho maior” (DORIA, 2012, p. 155). 

Boris Fausto (2015) produziu estudos afirmando que a cidade na colônia seria 

inviável economicamente sem os índios, pois no início, quando era questão de 

subsistir, foram eles que ensinaram o que e como plantar, em que época colher, o 

modo certo de armazenar. Assim, a diversidade regional caracterizou a vida 

econômica da colônia. 

Na faixa litorânea, o nordeste do Brasil representou o primeiro centro de 

colonização e de urbanização da nova terra, Boris Fausto (2015), reporta que até 

meados do século XVIII, essa região concentrou as atividades econômicas e a vida 

social mais significativa da colônia. Nesse período “o sul da colônia foi uma área 

periférica, menos urbanizada, sem vinculação direta com a economia exportadora” 

(FAUSTO, 2015, p. 39). 



64 
 

A produção açucareira no Brasil se estabeleceu nas décadas de 1530 e 154022 

e tinha como características, segundo o historiador americano Stuart Schwartz 

(1998): 

[...] engenhos pequenos, sendo a maioria do tipo trapiche, movidos por 
cavalos ou bois e, alguns usavam força hidráulica. Em relação à mão-de-
obra, o cultivo da cana-de-açúcar iniciou-se com o uso extensivo de 
trabalhadores indígenas, população nativa do Novo Mundo. Entretanto, 
devido à grande demanda de trabalho exigido na lavoura açucareira, 
consequência da expansão das terras cultivadas, houve uma transição para 
o trabalho africano, que dependeu parcialmente da percepção dos 
colonizadores quanto às habilidades relativas de africanos e indígenas. 
Sendo assim, milhares de africanos foram trazidos para o Brasil Colônia, 
devido à necessidade de uma mão-de-obra mais especializada, já que 
possuíam uma larga experiência com a atividade açucareira na Península 
Ibérica. Dessa forma, o açúcar se manteve como uma importante atividade 
econômica no Brasil Colônia, que foi uma sociedade escravista não 
simplesmente pelo trabalho forçado, mas também pelas suas distinções 
jurídicas entre escravos e livres, baseada nos princípios hierárquicos e na 
raça. (SCHWARTZ, 1998, p. 36). 

 

O trabalho compulsório, durante toda a colonização da América Latina, era a 

regra comum, no relato de Boris Fausto (2015), onde afirma que “diferentes formas 

de trabalho compulsório predominaram na América espanhola, enquanto uma delas 

- a escravidão - foi dominante no Brasil” (FAUSTO, 2015, p. 47) e que “nem havia 

grande oferta de trabalhadores em condições de emigrar como semi-dependentes 

ou assalariados, nem o trabalho assalariado era conveniente para os fins da 

colonização” (FAUSTO, 2015, p. 48) e acompanhando esse fato observa-se que 

dada à disponibilidade de terras, pois uma coisa era a concessão de sesmarias, 

outra sua efetiva ocupação, não seria fácil manter trabalhadores assalariados nas 

grandes propriedades. 

Podem-se distinguir duas tentativas básicas de sujeição dos índios por parte 

dos portugueses. Uma delas, realizada pelos colonos segundo um frio cálculo 

                                            
22 Salienta Boris Fausto, mais precisamente que: “Foi no âmbito da produção açucareira que se deu 

com maior nitidez a gradativa passagem da escravidão indígena para a africana. Nas décadas de 
1550 e 1560, praticamente não havia africanos nos engenhos do Nordeste. A mão-de-obra era 
constituída por escravos índios ou, em muito menor escala, por índios provenientes das aldeias 
jesuíticas, que recebiam um salário ínfimo. Tomando o exemplo de um grande engenho - Sergipe do 
Conde, na Bahia -, cujos registros sobreviveram até hoje, podemos ter uma ideia de como se deu a 
transição. Em 1574, os africanos representavam apenas 7% da força de trabalho escrava; em 1591 
eram 37% e, em torno de 1638, africanos e afro-brasileiros compunham a totalidade da força de 
trabalho. Os cativos realizavam um grande número de tarefas, sendo concentrados em sua maioria 
nos pesados trabalhos do campo. A situação de quem trabalhava na moenda, nas fornalhas e nas 
caldeiras podia ser pior. Não era incomum que escravos perdessem a mão ou o braço na moenda. 
Muitos observadores que escreveram sobre os engenhos brasileiros notaram a existência de um pé-
de-cabra e uma machadinha próxima à moenda para, no caso de um escravo ser apanhado pelos 
tambores, estes serem separados e a mão ou braço amputado, salvando-se a máquina de maiores 
estragos” (FAUSTO, 2015, p. 41). 



65 
 

econômico, consistiu na escravização pura e simples. A outra foi tentada pelas 

ordens religiosas, principalmente pelos jesuítas23, por motivos que tinham muito a 

ver com suas concepções missionárias24. Com esta forma, a coroa portuguesa 

promoveu o povoamento e construiu a nova relação de trabalho na defesa de suas 

fronteiras comerciais. Fausto (2015) aborda esse acontecimento: 

 
Ela consistiu no esforço para transformar os índios reunindo-os em 
pequenos povoados ou aldeias, através do ensino em "bons cristãos" e para 
os homens brancos ensinar serem “homens bons” que deviam seguir 
regularmente os ofícios religiosos, praticando a confissão e escutando os 
sermões (não devemos esquecer que a Inquisição estava ativa em Portugal 
e no final do período faria a sua primeira visita ao Brasil). Ser "bom cristão" 
significava também adquirir os hábitos de trabalho dos europeus, com o que 
se criaria um grupo de cultivadores indígenas flexíveis em relação às 
necessidades da Colônia. (FAUSTO, 2015, p. 23). 

 

Fausto (2015) esclarece que as duas políticas não se equivaliam, pois estavam 

em pleno descompasso com as práticas mercantilistas para aquele período 

português, sendo que no período colonial, a ação indigenista se fundou na distinção 

entre índios aldeados – receptivos à política oficial – e índios gentios bravios, cujo 

enfrentamento era justificado pelo princípio da guerra justa. 

 
As ordens religiosas tiveram o mérito de tentar proteger os índios da 
escravidão imposta pelos colonos, nascendo daí inúmeros atritos entre 
colonos e padres. Mas estes não tinham respeito pela cultura indígena. Ao 
contrário, para eles chegava a ser duvidoso que os índios fossem pessoas. 
O padre Manuel da Nóbrega, por exemplo, dizia que "índios são cães em se 
comerem e matarem, e são porcos nos vícios e na maneira de se matarem.” 
(FAUSTO, 2015, p. 23). 

 

 

                                            
23

 [...] os jesuítas, por sua vez, para desenvolver sua atividade missionária dependiam largamente dos 
governadores e capitães-mores, dos conselhos municipais e dos moradores, tanto para a concessão 
de sesmarias (onde eram assentadas as aldeias, os colégios e as igrejas) quanto para a doação de 
esmolas, favores e escravos negros (para trabalhos agrícolas mais intensos). Em seu relacionamento 
com a população nativa, fosse para a formação de alianças ou a mobilização de trabalhadores, os 
governadores igualmente dependiam tanto de moradores mais antigos (os “lançados” e seus 
descendentes) quanto dos missionários e mesmo de aventureiros. (CORDEIRO, 2016, p. 45). 

 
24

 O início das atividades missionárias, e sua implantação na região, corresponderam ao tempo de 
solidificação da presença missionária entre as tribos indígenas. Este processo significou um período 
de organização cujo objetivo era catequizar os povos indígenas e demonstrar os ideais do trabalho 
missionário e da presença missionária nos povoados e comunidades. Os jesuítas eram encarregados 
da administração das aldeias. Eram responsáveis não apenas pela catequese, mas também da 
organização das aldeias e da organização dos trabalhadores indígenas pelos serviços. A ideia de 

catequização implementada pela coroa portuguesa aos povos indígenas pode ser relacionada ao 

estabelecer relação entre o pensamento do colonizador para justificar suas atitudes. (FANON, 2003, 
pp. 35-36). 



66 
 

Figura 3 – Índios soldados da província de Curitiba escoltando prisioneiros 
nativos, litografia de Jean-Baptiste Debret 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 

As crônicas dos viajantes no Novo Mundo são de uma meticulosa sobriedade 

em relação ao sofrimento dos índios (Figura 3), nessas obras escritas ou 

litografadas, instala-se a incapacidade de reconhecer o índio em sua condição de 

ser “o outro”, de ser único e complexo, de ter qualidades e de ser constitui através 

das suas relações de contrastes. Negam-se ao índio, para sempre, o direito de ser 

índio e o chamado assim “selvagem” pagou um alto preço. 

Márcio Souza (2015) aborda esse acontecimento e argumenta que “o 

sequestro da alteridade do índio, também sequestra a alma do novo mundo” 

(SOUZA, 2015, p. 63). 

Salienta ainda Boris Fausto (2015) que “os índios resistiram às várias formas 

de sujeição, pela guerra, pela fuga, pela recusa ao trabalho compulsório” (FAUSTO, 

2015, p. 23). Define em termos comparativos que “as populações indígenas tinham 

melhores condições de resistir do que os escravos africanos. Enquanto estes se 

viam diante de um território desconhecido onde eram implanta aos à força, os índios 

se encontravam em sua casa” (FAUSTO, 2015, p. 23). 

Os povos indígenas não estavam à disposição dos europeus e sua 

incorporação ao mercado de trabalho na capitania – como aldeados ou escravos – 

fez-se através de legislações e de muitas disputas entre português e índios, bem 

como índios contra índios, através do processo de escravidão entre os próprios 

índios. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Jean-Baptiste_Debret


67 
 

A política de aldeamento, crucial para o projeto colonial, baseou-se na 

inovadora teoria do consentimento pelo medo, de autoria do jesuíta Manuel da 

Nóbrega (EISENBERG, 2000, p. 22). 

De fato, todos os fatos descritos provocaram mudanças no cenário das 

migrações e de colonização, como enfatiza o autor Boris Fausto (2015), contudo 

outro fator importante deve ser apresentado no processo de trabalho compulsório no 

período colonial – a escravidão indígena, que foi uma catástrofe demográfica 

indígena. 

Fausto (2015) esclarece que: 

 
Os índios foram vítimas de doenças como sarampo, varíola, gripe, para as 
quais não tinham defesa biológica. Duas ondas epidêmicas se destacaram 
por sua virulência entre 1562 e 1563, matando mais de 60 mil índios 
segundo parece, sem contar as vítimas do sertão. A morte da população 
indígena, que em parte se dedicava a plantar gêneros alimentícios, resultou 
em uma terrível fome no Nordeste e em perda de braços. Não por acaso, a 
partir da década de 1570 incentivou-se a importação de africanos e a Coroa 
começou a tomar medidas por meio de várias leis para tentar impedir o 
morticínio e a escravização desenfreada dos índios. As leis continham 
ressalvas e eram burladas com facilidade. Escravizavam-se índios em 
decorrência de "guerras justas", isto é, guerras consideradas defensivas; 
como punição pela prática de antropofagia; por meio do resgate etc. O 
resgaste consistia na compra de indígenas prisioneiros de outras tribos que 
estavam para ser devorados em ritual antropofágico. Só em 1758 a Coroa 
determinou a libertação definitiva dos indígenas. (FAUSTO, 2015, pp. 23-
24). 

 

Nesse horizonte, cabe assinalar que a questão indígena ganhou especial 

destaque a partir de 1532, com a designação de Martin Afonso de Souza para 

delegar aos colonos à faculdade de cativarem os gentios, que através da Carta 

Régia 1532, estava assim criada no Brasil colônia a legalidade da escravidão do 

indígena. 

Essa situação de sujeição dos índios por parte dos portugueses resultou com 

que o Gov. Thomé de Souza - primeiro governador-geral do Brasil, através de 

“Regimento de 17 de dezembro de 1548” determina-se rigor nos cuidados com o 

indígena: "atraí-los à paz para a propagação da fé, aumento da povoação e do 

comércio" (PERRONE-MOISÉS, 2002, p. 114). 

No entanto, Perrone-Moisés (2002) esclarece ainda que: 

 
Que se fizesse guerra aos que se mostrassem inimigos [...] destruindo lhes 
as aldeias e povoações matando e cativando [...] e fazendo executar nas 
próprias aldeias alguns Chefes que pudesse aprisionar enquanto 
negociasse as pazes. (PERRONE-MOISÉS, 2002, p. 115). 



68 
 

 

Além das ordenações portuguesas, a legislação colonial era formada por 

regimentos expedidos pelos governadores locais e também por cartas régias, leis, 

alvarás e por provisões. Quando necessário, formavam se juntas para a análise in 

loco de controvérsias, motivando a expedição de normas relativas a questões 

bastante específicas e locais (PERRONE-MOISÉS, 2002, pp. 116-117). 

Outros documentos igualmente importantes sobre o processo de escravidão 

dos indígenas no Brasil encontram-se: Carta Régia de 155725, onde legaliza o 

cativeiro dos Caetés; a Carta Régia de 155826, que dava a Mem de Sá o 3º 

governador-geral do Brasil, poderes para criar as Missões e estruturar o conselho 

                                            
25

 [...] a Lei de 30/7/1566, promulgada pelo administrador Mem de Sá (1500-1572), foi o primeiro 
conjunto sistemático de legislação sobre os índios, contemplando a possibilidade de escravização 
voluntária. (EISENBERG, 2000, p. 139). 
 
26 Carta Régia de 1558 “Men de Sá, amigo: Eu a Rainha, etc. Por D. Duarte da Costa recebi vossas 

cartas, pelas quais me dáveis conta da maneira em que me ficáveis servindo nessas terras; e depois 
recebi as vossas cartas do primeiro de Junho e dez de Setembro; e por elas soube como a capitania 
de Vasco Fernandes Coutinho ficava muito pacífica, e o seu gentio tão castigado, mortos tantos, e tão 
principais, que parecia que não levantariam tão cedo cabeça: e recebi muito contentamento com 
estas boas novas; posto que das de Fernão de Sá, vosso filho, acabar nesta guerra me desaprouve 
muito. Mas sendo tanto em seu lugar e em coisa de tamanho meu serviço, não há aí que fazer-se 
senão dar-se a Nosso Senhor por tudo muito louvores, como vejo que fazeis o que vos agradeço 
muito. E quanto à determinação em que ficáveis de irdes à capitania do Espírito Santo eu tenho por 
certo que, quando vos parecesse meu serviço teríeis cuidado de o fazer, e de prover em tudo 
conforme a confiança que de vós tenho. Enquanto ao que toca aos franceses, e às informações que 
deles e do que fazem me enviais, folquei de me avisardes de tudo tão particularmente. E porque por 
outra carta vos escrevo o que acerca disso hei por meu serviço, não tenho nesta que vos dizer; 
somente que tenho por certo que assim mesmo que dais conta, procedereis conforme a importância 
em cada uma delas; e de maneira que me haja em tudo por muito servida de vós, e assim vos 
encomendo muito que o façais, e que tenhais destas coisas o cuidado que de vós espero. Os 
poderes, que pedis vos mando, conforme aos de que usava Tomé de Sousa, por provisões de fora, 
para o que cumpre a bem da justiça; e assim podereis conhecer dos agravos que o ouvidor faz às 
partes, posto que caiba em sua alçada; e assim das mais coisas que apontais não foi possível irme-
vos nestes navios; mas parece-me bem o que dizeis, e eu terei lembranças de se vos enviarem nos 
primeiros.Por diversas vias soube do muito favor que dáveis aos padres da Companhia de Jesus, 
para o que cumpre ao serviço de Nosso Senhor, e recebi disso o contentamento que é razão e requer 
o intento que se teve no descobrimento dessas terras; que é ser Nosso Senhor nelas tão servido e 
seu nome tão conhecido e louvado como por tantas razões o deve ser. E porque o meio disto se 
conseguir é o dos ditos padres, que são tão virtuosos como sabeis, e que com todas as suas forças 
tanto procuram servir a Nosso Senhor, vos encomendo muito que tenhais particular cuidado, como 
sei que tendes, de os favorecer e ajudar no que vos requerem e virdes ser necessário. Enquanto à 
carta que vi que vos parecia que devia de escrever à câmara do Salvador, para que ajudasse e 
favorecesse os ditos padres, na conversão dos gentios, vos envio com esta agradever-vos e 
juntamente dardes-lha, e trabalhardes para que assim o façam, dizendo-lhes o grande contentamento 
que disso receberei, e quanto me desaprazeria do contrário. E, pois que como digo, pela pressa com 
que estes navios partem, não houve lugar de escrever algumas coisas que quisera por esta mesma 
razão não vai esta tão larga como também quisera; mas fá-lo-ei nos primeiros navios. E, entretanto 
vos encomendo muito que, do que toca a meu serviço nessas terras, tenhais aquele cuidado que eu 
confio de vós, e de sempre me escreverdes como fazeis, o que vos parecer" (PERRONE-MOISÉS, 
2002, p. 302). 

 



69 
 

para humanizar a escravidão do índio; bem como a Lei de 11/11/1595 que 

acompanhada da Provisão de 26/11/1596 (de Madri), criou entendimento sobre "a 

Guerra justa27", e dando diretrizes para o trato entre padres e índios. 

Vale ressaltar ainda a Lei de 30/07/160928 que indefere novamente à enxurrada 

de petições oriunda do colonato pela escravização do índio, sob a permanente 

alegação da falta de mão de obra na colônia. Contudo a Lei de 10/09/1611 

restabeleceu novamente a legalidade do cativeiro do índio conforme preceitua em 

seu Art. 2º - "Todavia era reputado legitimo o cativeiro não só dos aprisionados em 

guerra justa” restabelecendo assim a legalidade do cativeiro do índio (PERRONE-

MOISÉS, 2002, pp. 118-132). 

A força de trabalho indígena somente decaiu de importância no século XVIII, 

com a mineração em larga escala. A essa altura a população nativa, em grande 

parte eliminada ou escravizada, já não era capaz de suprir a mão-de-obra 

necessária. 

Nesse sentido, após as primeiras descobertas oficiais de depósitos de ouro em 

grande quantidade, principalmente na região da capitania de Minas Gerais, em 

minas auríferas que produziam mais rapidamente do que qualquer outro ponto da 

colônia causou uma intensificação do tráfico atlântico e definiu uma assinalada 

presença marcante de africanos e seus descendentes no território das minas. 

Assim, produziu a redução da necessidade de índios cativos na colônia. 

 
Os sertões mineiros constituíam, portanto uma reserva de tesouros e de 
terras cultiváveis para os colonos, assim como espaços de refúgio para 
índios, escravos e “vadios”. Ao longo do século XVIII, estes sertões foram 
perdendo sua ubiquidade para se tornarem espaços residuais, que ora 
fascinavam, ora repeliam os brancos, mas que, em todos os casos, 

                                            
27

 [...] no período colonial a escravização era juridicamente lícita em duas hipóteses: guerra justa ou 
resgate. Muito variaram, ao longo do tempo e das diversas leis, os motivos para a guerra justa. Sobre 
a maior parte não havia consenso, fosse a recusa dos índios à conversão, o impedimento da 
propagação da fé, a quebra de pactos celebrados ou a prática da antropofagia. A única justificação 
incontroversa era a hostilidade contra vassalos e aliados dos portugueses. Não surpreende que fosse 
a mais utilizada, ao ponto de, diante dos abusos, ter-se estabelecido como justas apenas as guerras 
declaradas pelo próprio rei, de maneira fundamentada. Se decretada, a guerra devia ser total. A 
morte e escravização dos índios eram autorizadas, recomendava-se a queima e destruição de aldeias 
e a imposição de castigos exemplares. A escravização poderia decorrer também dos resgates, ou 
seja, da compra ou libertação de prisioneiros dos índios; nesses casos era temporária, instituída 
como contraprestação pela salvação. (PERRONE-MOISÉS, 2002, pp. 129). 
 
28

 [...] a Lei Régia de 3/7/1609 proibiu a escravização de índios, reconheceu seus direitos territoriais e 
entregou sua civilização e catequese à Companhia de Jesus. Ao longo do tempo houve idas e vindas: 
a administração religiosa foi reafirmada (Lei de 9/4/1655), depois proibida (Lei de 12/9/1663), 
restaurada (Lei de 1/10/1680 e Regimento das Missões de 21/12/1686) e definitivamente revogada 
pelo marquês de Pombal em 1755. (PERRONE-MOISÉS, 2002, pp. 117-122). 



70 
 

impunham sua presença, condicionando a formação do território. (JOSÉ, 
1965, p. 16). 

 

Figura 4 – Os índios foram libertados, primeiro, nos estados do Pará e 
Maranhão 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 

Assim, a abolição da escravatura indígena somente aconteceu de forma oficial 

por iniciativa do marquês de Pombal. Primeiramente, foi implantada a lei de 6 de 

junho de 1755, válida para os estados do Pará (na época, Grão-Pará) e Maranhão 

(Figura 4). E posteriormente, a medida foi implantada, por alvará, ao longo de todo 

país, em 8 de maio de 175829 (PERRONE-MOISÉS, 2002). 

 

2.1.3 A repressão de populações na busca de pedras e metais preciosos e do 

apresamento à formação de uma “elite” indigenista 

 

                                            
29

 [...] entre junho de 1755 e maio de 1758, a liberdade dos índios era reconhecida, pelas penas do 
Marquês de Pombal, aprofundando uma vez mais o impasse em relação à emancipação. A 
repercussão dessa medida abriu um precedente fabuloso para que os índios e/ou seus 
descendentes, sob condição jurídica incerta – enredados entre a escravidão e a liberdade – 
acionassem a justiça colonial na defesa do seu direito à liberdade. Tentando se proteger do cativeiro, 
muitos desses “índios coloniais” moveram “ações de liberdade” contra seus administradores em 
várias regiões de Minas Gerais. (MATTOS, 2004, p. 62). 
 



71 
 

Desde o inicio da ocupação da América portuguesa pairava a expectativa de 

que, assim como na América espanhola, os preciosos metais e pedras aflorassem 

nessas terras. Diversos autores fazem referência a expedições custeadas pela 

Coroa portuguesa com tal finalidade desde o descobrimento. E após um século e 

meio do início da ocupação sem que houvesse grandes progressos nesse sentido, 

tais esperanças haviam esfriado, mas não desaparecido, principalmente pela 

existência de pressão sempre constante de colonos junto a Coroa, por cada vez 

mais riquezas e pode da “elite” (MATTOS, 2004). 

Roussel-Wood (1998) descreve que apenas “à primeira vista a administração 

do Império Português aparenta ser altamente centralizada e hegemônica”. Ele 

sugere que, apesar de tal modelo, houve um espaço onde foi possível, por parte dos 

colonos, negociar com a Coroa medidas que iam de acordo com os interesses dos 

grupos detentores de poder nas diversas localidades da América Portuguesa. 

 
O Brasil era visto por metropolitanos, tanto seculares quanto religiosos, 
como uma mina sem fim de recursos financeiros ou de reservas que 
pudessem ser extraídas em prol das necessidades da Metrópole. Em sua 
direção voltavam-se os monarcas portugueses em ocasiões de crise ou 
necessidade: a reconstrução de Lisboa depois do terremoto de 1755; a 
subscrição dos custos de instalação de uma embaixada em Roma; a 
construção de Mafra; ou as subscrições destinadas aos casamentos e 
enxovais reais. Esses casos não podem ser interpretados de outra maneira, 
salvo como beneficiamento central em termos de prestígio, de 
engrandecimento próprio, ou material, às custas financeiras da periferia. No 
século XVIII, a opulência e as riquezas brasileiras permitiram a D. João V 
ser reverenciado por seus pares europeus, e as fontes de recursos 
materiais brasileiros - madeiras finas, ouro, diamantes - incentivaram a 
cultura e a promoção das artes como parte da política externa portuguesa. 
O período que vai da década de 1720 à de 1750 em especial, assistiu 
igualmente ao envio para o Brasil, por parte dos superiores das ordens 
religiosas em Portugal, de frades em busca de almas para as instituições 
metropolitanas. Precisamente na ocasião em que proliferavam as 
reclamações das câmaras municipais no Brasil acerca da construção 
desenfreada de monastérios na colônia, que acabavam servindo como 
escoadouro das economias locais e regionais [...]. 
No século XVIII foi grande o número de brasileiros que ocuparam cargos na 
Igreja e no Estado. Sebastião da Rocha Pitta, nascido na Bahia e formado 
em Coimbra, referiu-se com orgulho, em 1730, a seus companheiros 
brasileiros: "pessoas naturais do Brasil”, que exerceram dignidades e 
governos eclesiásticos e seculares na pátria e fora dela. O final do século 
XVII e o século XVIII assistiram outra tendência que contribuiu para o 
enfraquecimento do controle metropolitano e para a erosão da autoridade 
do governador-geral ou do vice-rei. A permanência prolongada em um 
posto, que em muito excedia a nomeação inicial de três anos, tornou-se 
algo recorrente não apenas entre os altos oficiais do fisco e da magistratura, 
mas também, num nível ainda superior, entre os burocratas ocupando 
posições intermediárias no tesouro e no judiciário. Muitos dos homens 
nascidos em Portugal ficaram tão cativados pelo Brasil, a ponto de não 
quererem abrir mão dos postos que ocupavam. Para os nascidos no Brasil, 
as pressões para que permanecessem nos cargos coloniais para além do 



72 
 

tempo de sua primeira nomeação eram irresistíveis. Os esforços da Coroa 
em isolar as pessoas por ela instituídas nos cargos das pressões coloniais 
eram inviabilizados por poderosos mecanismos sociais a que esses homens 
viam-se submetidos. Alguns deles eram insidiosos: a escolha do lugar de 
residência, o prestígio social associado à eleição para a Santa Casa de 
Misericórdia ou para uma Ordem Terceira, o convite para ser o padrinho de 
um recém-nascido. Outros eram mais ruidosos: o casamento com uma 
mulher local ou a participação no estabelecimento de empreendimentos 
comerciais em sociedade. Um relatório do governador-geral de 1799 sobre 
o Brasil referia-se ao abuso de autoridades dos magistrados, a encontros 
amorosos, e a convivência com fazendeiros e comerciantes cujos negócios 
encontravam-se sub judice. (Roussel-Wood, 1998, p. 242). 

 

João Fragoso e Maria de Fátima Gouvêa (2014a) produziram estudos 

afirmando que foi difícil à situação vivida pelo Império Português na segunda metade 

do século XVII, que novamente intensificou o interesse metropolitano pela busca dos 

metais preciosos. 

[...] até o século XVII, a economia açucareira era a atividade predominante 
da colônia e o interesse metropolitano estava inteiramente voltado para o 
seu desenvolvimento. Porém, a partir de meados do século XVII, o açúcar 
brasileiro sofreu a forte concorrência antilhana, claro, os holandeses, uma 
vez “expulsos” passaram a produzir em suas colônias no Caribe, fazendo 
com que a Coroa portuguesa voltasse a estimular a descoberta de metais. 
Os paulistas, que conheciam bem o sertão, iriam desempenhar um papel 
importante nessa nova fase da história colonial. Já em 1674, destacou-se a 
bandeira de Fernão Dias Pais, que, apesar de não ter descoberto metais 
preciosos, serviu para indicar o caminho para o interior de Minas. Poucos 
anos depois, a bandeira de Bartolomeu Bueno da Silva – o Anhanguera – 
abriria caminho para o Brasil central (Goiás e Mato Grosso). Descoberta do 
ouro e povoamento – A procura de metais preciosos no Brasil era bem 
antiga e datava do início da colonização, sobretudo depois da descoberta 
da rica mina de prata de Potosí, em 1545, na atual Bolívia. A criação do 
governo-geral em 1548, e a sua instalação no ano seguinte, foi um reflexo 
daquela descoberta. De fato, diversas foram as “entradas” (expedições 
sertanistas oficiais) que partiram da Bahia, Espírito Santo, Ceará, Sergipe e 
Pernambuco para o interior. Os principais exploradores do sertão foram os 
paulistas. Com um irrisório apoio oficial, Fernão Dias Pais partiu em 1674 
para o sertão, onde permaneceu por seis anos, chegando ao Jequitinhonha. 
Porém, não descobriu nada de valor. Em 1681 encontrou turmalinas 
acreditando serem esmeraldas. Contudo, durante os anos em que 
permaneceu no sertão, desbravou grande parte do interior das Gerais e 
abriu caminho para futuras descobertas de importância. (FRAGOSO; 
GOUVÊA, 2014a, p. 145). 

As grandes marcas deixadas pelos portugueses na vida colonial do século 

XVII foram às buscas exageradas por pedras e metais preciosos pelas bandeiras, 

sendo que as bandeiras paulistas começam a ganhar destaque nas expedições terra 

adentro nos fins do século XVI, quando foram mais longa nas regiões periféricas, 

como é o caso de São Paulo, “onde a Vila de São Paulo do Pirapitinga tinha se 

tornado o principal centro de organização” e que só no início do século XVIII, com a 



73 
 

descoberta das minas de ouro, passou a receber escravos negros em número 

regular e considerável. (ALMEIDA, 2013, p. 220). 

Nesse particular, as ações dos paulistas contra os povos indígenas, antes 

justificadas por uma ideia de “guerra justa”, assumem artifícios ainda melhores para 

mascarar seus interesses escravagistas: a busca dos metais preciosos. Fragoso e 

Gouvêa (2014a) aludem para o fato de que mesmo que os mitos consistissem num 

impulso forte, a fonte de riqueza mais segura para os altos custos das bandeiras 

ainda era capturar escravos entre os índios. 

Expedições que reuniam às vezes milhares de índios lançavam-se pelo 

sertão30, onde passando meses e às vezes anos, em busca de indígenas a serem 

escravizados e de pedras e metais preciosos. Não é difícil entender que índios já 

cativos participassem sem maiores problemas dessas expedições, pois, como se 

observou, a guerra - ao contrário da agricultura - era uma atividade própria do 

homem nas sociedades indígenas. 

Desta forma, também a coroa portuguesa promoveu o povoamento e 

construiu a defesa de suas fronteiras. Boris Fausto (2015) aborda esses 

acontecimentos: 

A principal fonte de mão de obra indígena escrava eram as entradas e 
bandeiras de apresamento, facilitadas pelas desavenças e guerras 
intertribais dos indígenas. Os locais onde se aprisionavam os indígenas 
eram chamados de "casas de preamento". Entre as tribos indígenas que 
não eram canibais, mas praticavam a escravatura, os papanases não 
tinham costume de matar os que os ofendiam, mas faziam deles escravos. 
Os guaianás não comiam carne humana e faziam os prisioneiros escravos. 
Os tapuias também faziam os cativos escravos [...]. O número de 
mamelucos e índios sempre superou o dos brancos. A grande bandeira de 
Manuel Preto e Raposo Tavares que atacou a região do Guaíra em 1629, 
por exemplo, eram compostas de 69 brancos, 900 mamelucos e 2 mil 
indígenas. (FAUSTO, 2015, p. 51). 

 

Os séculos XVII e XVIII representaram períodos de mudanças, períodos de 

intensas movimentações em toda a colônia. Estas mobilidades refletiam num espírito 

empresarial generalizado e dinâmico que abria novas oportunidades e novas 

                                            
30

 Para tanto, cabe aqui refletir sobre a noção de “sertão”. O “sertão colonial” é um espaço de 
constante vir a ser, caracterizado por relativa e temporária indefinição, que pode anteceder ou 
acompanhar a sua transformação para uma nova categoria. “A passagem deste para um território 
conhecido se fez assim à medida que o povoamento avança e se intensificava. Mas a ocupação na 
colônia portuguesa não aconteceu de forma linear e nem mesmo sempre em direção ao oeste, e por 
isso os estabelecimentos que foram sendo criados pelas incursões dos diversos agentes do 
povoamento do Brasil, acabaram por deixar bolsões de terras devolutas, muitos delas absorvidas 
apenas tempos depois” (PALAZZOLO, 1973, p. 35). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Entradas_e_bandeiras
https://pt.wikipedia.org/wiki/Entradas_e_bandeiras
https://pt.wikipedia.org/wiki/Povos_ind%C3%ADgenas_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tapuias


74 
 

fronteiras, mas que também concorria para a instabilidade e a inquietação civil. 

(FAUSTO, 2015). 

A descoberta de depósitos de ouro em grande quantidade na região do rio 

das Velhas, no ano de 1690 despertou múltiplas e intensas corridas do ouro até os 

anos de 1730, principalmente nas regiões central e ocidental do Brasil (Minas 

Gerais, Goiás e Mato Grosso). (FAUSTO, 2015). 

As pessoas que integraram essa movimentação febril eram provenientes de 

Portugal, das ilhas portuguesas do Atlântico e, no caso dos escravos, da África 

ocidental, central e oriental. O jesuíta Antonil descreveu esta representação das 

amplitudes ou intensidades raciais no Brasil Colonial: "Das cidades, vilas, 

recôncavos e sertões do Brasil, vão brancos, pardos e pretos, e muitos índios, de 

que os paulistas se servem" (ROUSSEL-WOOD, 1998, p. 243). 

Um sistema de política indigenista levou à formação de uma “classe” colonial 

indígena (Figura 5), onde Recrutados Índios à força, prestavam serviços militares 

obrigatórios ao “El Rey” nas obras públicas, Arsenal da Marinha, Armada, Exército e 

Guarda Nacional – exercendo diferentes funções, como o índio Guarani (soldado de 

artilharia) eternizado por Debret, contudo é de observa que a maioria dos índios que 

prestavam serviços militares vivia em péssimas condições de vida e trabalho, 

ganhando baixos soldos (ALMEIDA, 2013, p. 233). 

 

Figura 5 – Índio Guarani servindo como soldado de artilharia no Rio de 
Janeiro.  Debret (1834) 

 
Fonte: ALMEIDA (2013) 

 



75 
 

Com isso, a Coroa portuguesa concedeu vários benefícios e honrarias às 

lideranças indígenas, suas aliadas, como a concessão de hábitos das ordens 

militares. Com o hábito da ordem militar, o índio adquiria o título de "dom" e, 

frequentemente, uma tença, um rendimento dado pelo rei e na hierarquia colonial 

passava a ser um nobre vassalo do rei de Portugal. (ALMEIDA, 2013). 

A política indigenista levou à formação de uma “elite” colonial indígena com o 

intuito de fortalecer as alianças e a lealdade dos índios, considerando os índios 

aliados, semelhante aos colonos europeus.  Os índios que se destacavam pela 

lealdade passavam a ocupar cargos oficiais, como o de juiz ou vereador, nas 

câmaras de algumas vilas e cidades do Brasil Colônia. Recebiam honras e 

privilégios que os distinguiam dos outros colonos e faziam parte da "nobreza da 

terra” (ALMEIDA, 2013, p. 234). 

A presença de indígenas nas cidades da Colônia no século XIX permite uma 

reflexão mais abrangente do fenômeno dos índios em contextos urbanos. Nas 

cidades como a do Rio de Janeiro, como bem descreve Almeida (2013) que outrora 

fora habitada por distintos povos aguerridos e imponentes, palco de embates 

violentos, no século XIX abrigava centenas de índios em cortiços, subúrbios, ruas, 

cadeias e dependia de sua mão de obra para ali viverem. 

Por outro lado, forma-se na colônia uma verdadeira miscigenação de diversos 

grupos étnicos, com índios e negros africanos, com indivíduos brancos, que além 

dos portugueses, vieram os espanhóis, de 1580 a 1640, durante a União Ibérica - 

período o qual Portugal ficou sob o domínio da Espanha (ALMEIDA, 2013). 

Durante a ocupação holandesa no nordeste, de 1630 a 1654, vieram flamengos 

ou holandeses, que ficaram no país, mesmo depois da retomada da área pelos 

portugueses. Na colônia, aportaram ainda os franceses, ingleses e italianos 

(ALMEIDA, 2013). 

Contudo é de ressaltar que a presença de indígenas e seus descendentes, nos 

arraiais e vilas de Minas Gerais, se atribuíram a diversas razões. Como descreve 

Izabel Missagia de Mattos (2004) grande parte deles eram os “carijós”, que 

passaram a Minas Gerais na companhia dos paulistas – muitos, inclusive, 

aprisionados durante as entradas nos sertões, no final do século XVII, e que viveram 

um deslocamento forçado ao seu tempo e outro tanto foi resultado da domesticação 

ocorrida pelas bandeiras, armadas pelos colonos e, muitas vezes, financiadas pelo 

Estado durante todo o período colonial. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ordem_militar
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ordem_militar
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ten%C3%A7a


76 
 

 

2.1.4 O nascer de uma sociedade diferenciada a base da escravidão ou 

migração forçada de nativos31 

 

[...] a ritualidade cotidiana, a disciplina escolar e sua 

linguagem peculiar colaboraram nessa 

tarefa: quando a ordem é transgredida, os professores 

costumam dizer que na escola “não 

devemos nos comportar como selvagens”; para passar 

do pátio do recreio para a sala de aula 

alega-se que “acabou a hora dos índios”; 

anular a identidade indígenal. (MORSE, 1988)
32

 

 

Na base da sociedade colonial brasileira a partir de 1700 estavam na grande 

maioria os escravos. Necessários ao trabalho mais duro da mineração, 

especialmente quando o ouro do leito dos rios escasseou e teve de ser buscado nas 

galerias subterrâneas. Sendo que doenças com disenteria, a malária, as infecções 

pulmonares e as mortes por acidente foram comuns nesse período. Neste contexto, 

incluíam-se os cativos nativos que se sujeitavam a tais penúrias, bem como os 

índios fugitivos, desertores ou raptados - nos primeiros anos, o trabalho indígena foi 

utilizado nas minas de Minas Gerais e onde alguns índios aldeados foram “raptados” 

para tais serviços (MELATTI, 2014). 

Alguns escaparam de aldeamentos no Rio de Janeiro, possivelmente índios 

Puri; outros vieram de missões jesuíticas do Ceará e Pernambuco, da aldeia de São 

Miguel e de São José, em São Paulo, ou ainda Croato do aldeamento do Rio 

Pomba, sem contar com os “carijós” da Vila de Taubaté (MELATTI, 2014). 

Todos esses índios – sejam aqueles vindos com as bandeiras paulistas, com 

as correrias nos sertões, sejam os fugitivos dos aldeamentos – passaram então a 

viver nas vilas ou em outras paragens, sob a tutela dos colonos, designados como 

“seus administradores”. Formando assim, segundo Mattos (2000) aqueles índios 

e/ou seus descendentes, destribalizados por diversas razões, de várias origens 

étnicas e/ou geográficas, trazidos ou nascidos na sociedade colonial, que foram 

incorporados à vida sociocultural das Minas Gerais setecentista. 

                                            
31 Salienta Izabel Missagia de Mattos que no território de Minas Gerais no século XVIII: “Era 

composto de diversos povos nativos da região – incluindo-se os Coroados, Puri, Botocudo, Kamakã, 
Pataxó, Panhame, Maxakali, entre outros [...]” (MATTOS, 2004, p. 62). 
 
32

 MORSE, Richard. O espelho de próspero. São Paulo: Companhia das Letras, 1988, p. 08. 



77 
 

Desse modo, reafirma Mattos (2004) que esse acontecimento, do nascimento 

uma sociedade diferenciada, nitidamente “indígena mestiça”, que se identificava e 

era também reconhecida como “índios coloniais”, devido ao um contato intenso com 

os colonos e assim foram “integrados à sociedade colonial, na maioria das vezes na 

condição de “mestiços”, compondo, assim, um cenário de Minas mestiça” (MATTOS, 

2004, p. 60). 

Entre as décadas de 1760 e 1820, as elites locais, os escravos, os 

empobrecidos colonos, indígenas e seminômades se envolveram em uma violenta 

disputa por terras e recursos, migrando para fora das principais cidades do distrito 

de mineração. Numa dispersão especialmente para o leste, para a “terra proibida” 

dos sertões do leste de Minas, onde encontraram os “Botocudos do Leste”, sendo 

que esta colonização forçada dependia de ações, tanto dos poderosos como dos 

colonos pobres, sendo que cada um com suas próprias razões, realizando atos 

comuns, ou seja, de invadir e ocupar terras de domínio de grupos indígenas. 

De acordo com Mattos (2004) o ápice da violência que colocou soldados e 

posseiros contra os índios no sertão mineiro aconteceu não no início da corrida do 

ouro, mas durante a segunda metade do século XVIII, na região oriental da 

capitania. Nos estudos produzidos pela autora, esclarece que durante os séculos 

XVI e XVII, diversos grupos indígenas haviam se retirado para o interior, fugindo da 

colonização da costa. No século XVIII, a explosão da mineração provocou uma linha 

consolidada de construção de vilas e lugarejos coloniais a oeste desses grupos, 

definidos grosso modo pelo caminho que ia da vila de Matias Barbosa ao sul até Rio 

Pardo ao norte (MATTOS, 2004, p. 119). 

Com isso, o resultado essa exploração da mineração foi à criação de uma zona 

de refúgio nas florestas a leste da capitania. A conquista sistemática dessa região, 

conhecida como o sertão do leste oriental (Figura 6), só foi iniciada após a 

diminuição da corrida pelas minas nas regiões central e ocidental do Brasil. 

Assim que as descobertas do ouro começaram a rarear, os colonizadores 

passaram a avançar para dentro das florestas33. Alguns procuravam novas fontes de 

                                            
33

 Hal Langfur (2002) demonstra que houve uma verdadeira invasão floresta adentro “Identificamos 
quase cem expedições militares e paramilitares que marcharam para dentro da floresta da Minas 
Gerais colonial, movidas por vários objetivos relacionados à conquista e à incorporação territoriais – 
sendo pelo menos 79 expedições ou bandeiras entre 1755 e 1804” (LANGFUR, 2002, p. 81, tradução 
nossa). 



78 
 

riqueza mineral, enquanto outros tentaram alternativas para a mineração em 

atividades na agricultura, no pastoreio e no comércio. 

 

Figura 6 – Mapa da área de abrangência dos Sertões do Leste 

 
Fonte: LANGFUR (2014) 

 

Ao longo o vasto sertão de Minas Gerais, o povoamento iniciou-se ao longo 

dos rios, principalmente rio Doce, no Espírito Santo, que ligava Minas Gerais ao 

litoral capixaba, como suporte para o comércio, bem com para o combate aos 

Botocudos e a expansão da ocupação territorial. E vários conflitos explodiram em 

torno dessa região, zona que se tornou o refúgio privilegiado dos grupos indígenas 

que se mantiveram nas “matas interiores”, afastados do processo de expansão da 

sociedade nacional. 

Vale ressaltar, que no século XVIII essa zona tornou-se refúgio de inúmeros 

grupos indígenas – maxakali, kamakã-mongoió, gren ou botocudo, além dos tupis do 

litoral (PARAISO, 2005, p. 35). E sua conquista tornou-se uma meta estabelecida 

logo após a crise econômica ter se instalado nas áreas de mineração34, quando a 

                                            
34

 [...] o retrocesso da região das minas foi nítido, bastando lembrar que cidades de vida intensa se 
transformaram em cidades históricas, com o sentindo também de estagnadas. Ouro Preto, Poe 
exemplo, tinha 20 mil habitantes em 1740 e apenas 7 mil em 1804. (FAUSTO, 2015, p. 56). 



79 
 

região interditada foi considerada como solução para os problemas vivenciados em 

Minas Gerais e no Império como um todo. (MATTOS, 2004). 

Desta forma, a coroa portuguesa promoveu o povoamento e construiu a defesa 

de suas fronteiras. Para tanto, foram criados incentivos para atrair colonizadores 

para a região, como garantia de privilégios comerciais, doação de terras e 

concessão de perdão a criminosos que se instalassem nas regiões das fronteiras 

internas. 

Maria Hilda Baqueiro Paraiso (2005) aborda esse acontecimento: 

 
Para encontrar a melhor alternativa de exploração das riquezas porventura 
existentes naqueles sertões, a administração metropolitana encarregou 
cientistas lusitanos de estudarem a região, identificarem produtos 
potencialmente exploráveis e apresentarem projetos para viabilizar o 
sucesso dos empreendimentos a serem implantados. Os estudiosos 
centraram suas atenções na situação vivida pelos moradores de Minas 
Gerais e na busca de solução para decadência das zonas de mineração, 
momento a partir do qual os chamados “Sertões do Leste” passaram a ser 
imaginados pelos colonizadores como o lócus privilegiado da riqueza. [...] 
foram criados benefícios atraentes para os súditos do Rey, novos 
colonizadores para a região - garantia de privilégios comerciais, doação de 
terras e concessão de perdão a criminosos que se instalassem nas regiões 
das fronteiras internas. Assim concordamos com Cambraia e Mendes 
quando afirmam não ser esse movimento de conquista e ocupação dessa 
zona “uma decorrência imediata, reflexiva, da crise da mineração, através 
de um movimento quase espontâneo da população mineira partindo das 
áreas centrais para a periferia” (PARAISO, 2005, p. 36). 

 

Ao mesmo tempo em que foram criados incentivos para atrair colonizadores 

para a região dos “Sertões de Leste”, também foi implantada uma política indigenista 

agressiva voltada para promover a liberação de terras para a colonização, expressa 

nos termos das Cartas Régias de 1808 que decretaram Guerra Justa aos Botocudos 

em Minas Gerais e depois na Bahia e no Espírito Santo. 

A preocupação governamental não era evitar o extermínio dos grupos 

indígenas, principalmente o genocídio dos “Botocudos do Leste” - os “KrenaK” ou 

“Borun”, mas criar mecanismos que evitassem o retardamento da conquista do novo 

espaço e a perda dos investimentos particulares e estatais ameaçados pela 

resistência dos silvícolas. 

Paraiso (1992) reforça ao ser claro de que para o desenvolvimento de centros 

(vilas e cidades) nessas regiões exigiu a superação de algumas dificuldades, ainda 

que aproveitando as rotas naturais dos rios, existia carência de pontos de 

abastecimento para as tropas, falta de segurança e ausência de estradas mais 

adequadas, como isso motivou investimentos massivos na abertura das rotas, com 



80 
 

“seus implementos complementares: a construção de presídios, quartéis35 e 

destacamentos36 e o aldeamento dos Botocudos37, além de outros ligados a 

incentivos para a instalação de colonos” (PARAISO, 1992, p. 147). 

Russell-Wood (1977) enfatiza que, um enorme contingente de pessoas passou 

pelo sistema de povoamento português entre 1550 a 1720, em Minas Gerais, 

capitania densamente povoada e tradicionalmente inserida no circuito comercial 

colonial (Figura 7), era o centro dinâmico do processo econômico exportador 

                                            
35

 [...] nessa época, porém, o combate aos “bandos selvagens” da região deixa de ser empresa 
apenas dos colonos locais e passa a interessar o próprio governo real que, preocupado com 
questões geopolíticas transcontinentais e com a abertura de rotas terrestres entre a capital e as 
minas e o isolado Nordeste, determina o estabelecimento de fortificações – “quartéis” – nos cursos 
médios de todos os rios principais entre o Doce e o Pardo – origem de cidades como Linhares e Salto 
da Divisa –, a partir dos quais se dirigem, desde então, ataques sistemáticos aos povos indígenas da 
região. Na mesma época, a região passa a ser percorrida com regularidade por prepostos 
governamentais e, principalmente, por pesquisadores estrangeiros, cujos relatos, notadamente o do 
príncipe alemão de Wied-Neuwied (1817), permitem-nos hoje um bom conhecimento etnológico 
daqueles povos indígenas, em sua maior parte ainda autônomo, e, no que interessa aqui mais 
diretamente, fornecem uma boa idéia da sua distribuição territorial. (MATTOS, 2000, p. 15). 
 
36

 [...] em Minas Gerais, as antigas estruturas de presídios, quartéis, registros e linhas de defesa 
foram aproveitadas e ampliadas pela Junta de Conquista e Civilização graças a pesados 
investimentos feitos pela Fazenda Real. Homens experientes no combate aos índios foram 
contratados, feitos novos recrutamentos de colonos e índios aldeados e criado o arcabouço 
administrativo dessa estrutura militar – as Companhias de Pedestres e as seis Divisões Militares, 
depois ampliadas para sete com a inclusão do Vale do Jequitinhonha. As seis Divisões Militares do 
Rio Doce assim estavam localizadas A sede da Primeira Divisão era o Quartel de Joanésia, 
localizado no Rio Santo Antônio, afluente da margem esquerda do Doce. A Segunda estava sediada 
no Rio José Pedro, afluente da margem direita do Manhuaçu, na fronteira com o Espírito Santo. O 
comando da Terceira Divisão ficava instalado em Porto dos Diamantes, atual cidade de Cataguazes, 
e o da Quarta na área próxima à cidade de Antônio Dias. O Quartel General da Quinta Divisão ficava 
em Peçanha e o da Sexta em Cuieté, na margem direita do rio Doce. Já Sétima Divisão foi criada 
posteriormente e sua área de jurisdição era o Vale do Rio Jequitinhonha, ficando sua sede em São 
Miguel do Jequitinhonha, atual cidade de Jequitinhonha. Os comandantes das divisões possuíam 
funções civis e militares sendo responsáveis por promover a guerra aos índios, a segurança dos 
colonos, o avanço da fronteira através da distribuição das terras, o assentamento de novos colonos, 
repartição dos índios, direção dos aldeamentos e abertura das estradas. Isto é, controlavam parte 
considerável dos recursos e fatores de produção, além do exercício legal da violência. Essa 
concentração de poderes tornava-os responsáveis pela administração dos vários conflitos 
estabelecidos entre colonos e entre esses e os índios na luta pela terra, além dos decorrentes das 
tentativas de escravizá-los e do tráfico dos nativos e da reação dos colonos recrutados à força e dos 
“vadios e degradados”. (PARAISO, 2005, p. 37). 
 
37

 [...] para sedimentar a conquista nessa região pouco atrativa, o comandante Guido Tomás Marlière, 
militar francês que atuou como colonizador no Brasil e lutou nas guerras napoleônicas, tanto a favor 
como contra os franceses, o que o forçou a migrar para o Brasil, investiu no aldeamento definitivo dos 
índios da região, em arregimentar filhos de soldados mortos para servir no local e em garantir a 
presença de um cirurgião, facilitar a distribuição de sesmarias e premiar os militares que 
contribuíssem, inclusive com o fornecimento de brindes, para o aldeamento dos índios [...] Marliére 
recomendou a suspensão do envio de criminosos e desertores para a região, a doação de prédios 
públicos para os índios e a construção de uma povoação na barra do Cuieté, em frente ao novo 
aldeamento dos naknenukes no Rio Laranjeiras. Outros aldeamentos foram criados para os pejuarim-
krakmuns no Ribeirão do Travessão, no rio Bananal Grande, na barra do Cuieté, ao sul da ilha de 
Lorena, ao norte de Laranjeiras, e em Dom Manoel. (PARAISO, 2005, pp. 36-37). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Napole%C3%A3o_Bonaparte


81 
 

português e os “sertões do leste” era assim uma região que necessitava de ser 

conquistada (civil, religiosa e militar), produzindo assim “os encontros, os conflitos e 

às mestiçagens entre afro-luso-brasileiros e índios em lugares e em situações os 

quais a historiografia tem chamado de fronteira” (RUSSELL-WOOD, 1977, p. 15). 

 

Figura 7 – Mapas do processo de povoamento, urbanização e exportações da 
colônia brasileira 

 
Fonte: CÁCERES (1993) 

 

2.1.5 A vinda da família real portuguesa – 1808: o começo do fim dos índios 

Krenák ou Borun, nossos botocudos38 

 

“Foi o único que me enganou” 

em suas memórias escritas 

pouco antes de morrer no exílio 

na ilha de Santa Helena, referindo-se a. 

Dom João VI, rei do Brasil e de Portugal” 

Napoleão Bonaparte, 1820. (GOMES, 2014)
39

 

                                            
38 Assinala Izabel Missagia de Mattos que: “Os Botocudos compreendiam povos organizados em 

subgrupos extremamente divididos e, muitos deles, rivais entre si. Cada grupo era comandado por 
um chefe, sem caráter hereditário, com escolha norteada pela bravura demonstrada. Cabiam-lhes 
orientações e decisões quantos às disputas internas, migrações do grupo e momentos de guerra 
(Paraíso, 1992). Eram grupos seminômades, mas que tinham seus espaços limitados nas florestas 
em relação aos outros subgrupos, principalmente, no que diz respeito às áreas de caça (Wied-
Neuwied, 1989)[...]. No século XIX os Botocudos estiveram definitivamente no centro das atenções, 
seja como alvo da legislação indigenista ou tomado como “objetos” de interesse cientifica. 
Mencionados como protótipo dos “índios bravos”bravos”, que precisavam ser exterminados ou 
submetidos pelo trabalho e pelas leis, os Botocudos preocuparam as autoridades e intelectuais que 
refletiam sobre o ideal de sociedade mestiça e homogênea a ser alcançada” (MATTOS, 2004, p. 65). 
 



82 
 

 

Maria Regina Celestino de Almeida (2010) destaca que em 29 de novembro de 

1807, o Príncipe deixar Portugal, partiu com a Família, a Corte e entre 14.000 e 

15.000 pessoas, levando consigo o que poderão salvar em dinheiro, joias e valores 

para a colônia o Brasil. Laurentino Gomes (2014) pontua que “antes de embarcar, 

dom João VI teve o cuidado de raspar os cofres do governo – providência que 

repetiria treze anos mais trade, ao deixar o Rio de Janeiro na viagem de volta a 

Lisboa” (GOMES, 2014, p. 68). 

Poder-se dizer que na manhã de 29 de novembro de 1807, os portugueses 

viram a rainha, o príncipe regente e toda a corte fugirem para o Brasil sob a proteção 

da Marinha britânica. E segundo Almeida (2010) “os Ingleses comboiaram até certa 

altura os viajantes [...]. A esquadra portuguesa separa-se no mar, navios vêm 

diretamente ao Rio de Janeiro, mas o Príncipe aporta à Bahia, a 21.01.1808” 

(ALMEIDA, 2010, p. 142). 

D. João VI chegou de uma longa e acidentada travessia atlântica, contudo não 

deixou de exercer sua autoridade, recebendo nas primeiras audiências públicas a 

toda casta de gente, desde agricultores e negociantes até oficiais e padres, inclusive 

as pessoas mais humildes. 

Em outras palavras, a fidelidade à Coroa se caracterizava como causa justa 

para as promoções pessoais e reinvindicações de eventuais prejuízos. Apesar de 

bem recebido em Salvador da Bahia, D. João VI e toda comitiva abrigaram-se no Rio 

de Janeiro. 

Tudo parecia estar correndo bem na vida de D. João VI no “Novo Mundo”, 

porém não há mal que sempre dure, nem bem que não acabe. Partindo de Lisboa, 

como regente supostamente medroso, na colônia brasileira, o regente deparou com 

a real situação que envolvia a América e a colônia, verificou-se o colapso das 

colônias espanholas ao redor e na colônia deparou-se rapidamente com 

insurreições, pressões das elites locais, dos escravos, dos empobrecidos colonos e 

de seminômades. 

A Coroa Portuguesa começou a deparar com as reais situações existentes na 

Colônia e pelos estudos realizados aos autores como Regina Horta Duarte (1998) e 

                                                                                                                                        
39

 GOMES, Laurentino. 1808: Como uma rainha louca, um príncipe medroso e uma corte corrupta 
enganaram Napoleão e mudaram a História de Portugal e do Brasil. Edição 3ª. São Paulo: Globo 
Livros, 2014, p. 25. 



83 
 

Izabel Missagia de Mattos (1996; 2003) reforçam o entendimento de que o 

desbravamento e ocupação do Sertão de Leste de Minas no período oitocentista 

para que realmente fosse possível, deve como pano de fundo um “jogo de 

influências” e pressões existentes entre as verticalidades vindas da Coroa 

portuguesa ou do governo brasileiro e as horizontalidades presentes nessa região - 

próxima à fronteira da “terra proibida” do sertão do leste de Minas - com seus 

habitantes, suas características socioeconômicas e culturais. 

Nesse jogo de interação entre as elites Governamentais, as elites locais, os 

escravos, os empobrecidos colonos, indígenas e seminômades fez surgir algo novo, 

que não foi planejado e executado por nenhum dos grupos de forma plena: o da 

particularidade territorial, particularidade essa que foi se formando e se modificando 

efetivamente o Leste de Minas, devido à resistência dos silvícolas, dos gentios 

bravios, os “Botocudos do Leste de Minas”. 

Patrício Aureliano S. Conquista Carneiro (2013) aborda esse acontecimento 

descrevendo que: 

Com a decadência da extração mineral as autoridades metropolitanas 
começam finalmente a voltar seus olhares à porção leste de Minas, até 
então bastante isolada e desconhecida. E o levantamento geográfico foi um 
dos primeiros passos: “O levantamento geográfico também figurou como 
fundamental para a conquista dos sertões e para o enquadramento social 
de seus habitantes”. Era preciso avaliar as potencialidades dos territórios 
‘desconhecidos’, pois, conforme as palavras do governador Luís da Cunha 
Menezes, ‘não parecia ser útil aos interesses da capitania haver terras 
inúteis pela falta de conhecimento das suas utilidades’. Por isso, em 1784, o 
ministro encarregou o sargento mor Pedro Afonso Galvão de São Martinho, 
o coronel Manoel Rodrigues da Costa e o alferes Joaquim Jose da Silva 
Xavier para fazerem uma ‘exatíssima averiguação’ e um ‘total conhecimento 
físico’ da ‘verdadeira situação’ dos ‘Sertões do Leste’. Ao terceiro, foram 
dirigidas as seguintes ordens expressas: efetuar o mapeamento da área, 
com destaque para as serras, os rios, os pontos estratégicos para o 
estabelecimento de registros, os caminhos abertos e os elementos naturais 
que poderiam servir de divisa entre as Capitanias de Minas e do Rio de 
Janeiro; levantar as principais povoações, com ênfase em suas forças, 
ocupações e distancias dos centros mais próximos; e pesquisar a possível 
ocorrência de riquezas naturais e minerais. Conhecer a área era 
fundamental para planejar a sua incorporação territorial e a subordinação 
dos seus habitantes à política colonial. Cabe observar também a intensa 
interação entre os índios aldeados e os índios do sertão, o que evidencia o 
grande interesse dos portugueses, principalmente nos chamados 
Botocudos, como os principais responsáveis pelo impedimento do avanço 
da colonização. (CARNEIRO, 2013, pp. 327-328). 

 

O combate aos Botocudos, conforme lembra Hal Langfur (2014), teve um 

caráter cíclico devido a este grupo indígena estar subdividido em bandos nômades 

que atingiam o litoral de forma intermitente quando entravam em choque com os 



84 
 

colonos ou eram atingidos por seus abastecedores de escravos, quando estes se 

deslocavam para áreas interioranas. 

Relatos sobre a existência dos Botocudos foram feitos pelo Príncipe de Wied-

Neuwied (1989) na região do rio Doce até Caravelas entre 1815-16, onde descreve 

a margem norte do rio São Mateus como área habitada pelos índios não civilizados 

“tapuias” ou “gentios muito numerosos”, e que viviam em constante guerra com os 

brancos, e sendo a margem norte “frequentada pelos Pataxós, Cumanaxó, 

Machacali e outras tribos, até Porto Seguro”. E complementa o autor que “os 

botocudos são também numerosos”, dizendo-se que dominavam principalmente a 

margem sul; “são temidos pelas outras tribos e considerados inimigos por todas” 

(WIED-NEUWIED, 1989, p. 170). 

As descrições de Wied-Neuwied (1988), bem como de outros viajantes como 

Augusto de Saint- Hilaire, que esteve em solo brasileiro em 1822; J. B. von Spix e C. 

F R von Martius (ALMEIDA, 2010), se assemelham quando descrevem os 

Botocudos, como os selvagens mais desconfiados e reservados entre eles e 

descreve que “esses selvagens se distinguem pelo costume de comer carne 

humana e pelo espírito guerreiro” (WIED-NEUWIED, 1988, p. 147). E pelo que se 

pode supor, por serem arredios e desconfiados é que sobreviveram nas florestas da 

região, resistindo à colonização e aos aldeamentos criados pelos governos das 

províncias. 

A crueldade na expansão territorial dos “sertões do leste de Minas”, lastreada 

numa brutalidade até então não vista, teve como pano de fundo a ocorrência 

significativa na economia mineira a partir da segunda metade do século XVIII (antes 

baseada na extração do ouro e pedras preciosas), onde se passou a basear na 

produção pecuária, cenário perfeito para confrontos e embates com os Botocudos, 

que se deslocaram do sul da Bahia para o nordeste de Minas Gerais e sertões do 

Espirito Santo. 

Durante o processo de povoamento das margens dos rios Doce e 

Jequitinhonha, os conflitos com Botocudos eram numerosos, intensificando-se os 

deslocamentos de vários grupos indígenas, dentre os quais possivelmente os 

Botocudos, em direção mais ao leste, o que “fomentou a competição por recursos 

naturais entre os grupos indígenas e entre eles e os colonos” (PARAISO, 2005, p. 

37). 



85 
 

No decorrer dos séculos XVII e XVIII, os sérios conflitos entre índios e colonos, 

a baixa densidade demográfica e as restrições às atividades produtivas levaram à 

falência as comarcas de Ilhéus, Porto Seguro e a capitania dos Espirito Santo, que 

foram devolvidas para a Coroa, que as encaminhou para que fossem administradas, 

sob a denominação de Comarcas do Sul, pela capitania da Bahia. 

Tal fato gerou a interrupção dos investimentos do governo português na região, 

ao tempo que fortaleceu a ideia de transformá-la em zona Tampão protegendo a 

região aurífera de Minas Gerais. Gradativamente, esse espaço passou a ser 

percebido como zona privilegiada de refugio para vários grupos indígenas, como os 

“Botocudos, Pataxó, Mongoyó, Maxacali, Cumanaxó, Cutaxó, Baenã e outros” 

(PARAISO, 2005, p. 36). 

Hal Langfur (2014) descreve que o insucesso do empreendimento e a reversão 

da propriedade à Coroa portuguesa fizeram com que a região não recebesse os 

investimentos que permitiriam seu efetivo desenvolvimento, com isso a área 

transformara-se em zona estratégica para a Coroa que a manteve como matas 

fechadas que dificultavam o acesso à região das minas de ouro da capitania de 

Minas Gerais. 

[...] os sertões orientais de Minas Gerais, a região florestal que separa o 
distrito de mineração interior do Brasil da costa do Atlântico, abrigavam uma 
infinidade de sociedades indígenas de pequena escala, muitas vezes hostis, 
que praticavam diversos padrões culturais, de subsistência e de migração. A 
maioria falava dialetos do Macro Gê. (BIEBER apud LANGFUR, 2014, p. 168, 
tradução nossa)

40
. 

 

Cumpre ressaltar que o desenvolvimento na região dos sertões (backlands) de 

Minas Gerais exigiu uma superação de algumas dificuldades e teve como solução 

para alguns destes entraves, investimentos massivos, reportados posteriormente ao 

príncipe regente D. João VI, como a construção de quartéis e destacamentos ao 

longo dos cursos dos rios na região do leste de Minas; abertura de roças às 

margens dos rios para servirem de ponto de apoio aos viajantes e seus animais; 

abertura de picadas às margens dos rios; abertura de estradas vicinais e fixação de 

colonos ao longo das rotas. (PARAISO, 2005). 

                                            
40

 [...] the eastern sertões (backlands) of Minas Gerais, the forested region separating Brazil’s inland 
mining district from Atlantic coast, were home to a multitude of small-scale, often mutually hostile 
indigenous societies who practiced diverse cultural, subsistence, and migration patterns. The majority 
spoke dialects of Macro-Gê. (BIEBER apud LANGFUR, 2014, p. 168). 



86 
 

Mattos (2004) ressalta sobre o processo de “desinfestação das terras”, 

reafirmando que apareceu em inúmeros processos de “civilização” dos índios e que 

representou um “deslocamento gradual dos interesses presentes nos projetos 

coloniais em pauta, ou seja, o da simples utilização da mão-de-obra indígena para a 

efetiva ocupação de suas terras” (MATTOS, 2004, p. 118). 

Segundo Sônia de Almeida Marcato (1979) vários fatores teriam atuado para a 

dizimação e expropriação do território dos Botocudos durante o período enfocado, a 

saber: 

a) aumentou o número de bandeiras que insistiram em encontrar à ‘Serra 
das Esmeraldas’ ou procuraram descobrir ouro e pedras preciosas, e tais 
grupos acabavam se fixando na área; b) alguns grupos procuravam aldear 
índios e transformá-los em soldados para lutar contra os Botocudos, que 
impediam com guerrilhas e emboscadas suas explorações econômicas – 
organizaram-se frentes de caça aos Botocudos [...]; c) deu-se início a 
exploração de madeiras e ervas, principalmente a poaia. (MARCATO, 1979, 
p. 35). 
 

Nesse sentido, “a desinfestação” das terras – seja de índios, seja das próprias 

terras, torna-se responsável pela sua valorização: inúteis em si mesmo, índios e 

recursos naturais significavam, no entanto, “riquezas” virtuais, ou seja, realizáveis a 

partir do “trabalho” e de sua “conversão” em bens. 

Deste modo, o projeto de colonização41 e de nação “civilizada” apresentou 

conformações diversas, e tudo o que concernia sobre a ocupação territorial do 

interior e sua exploração econômica, passava obrigatoriamente pela resolução do 

problema indígena, fosse quanto à ocupação das terras ou o tipo de modelo de 

trabalho a ser empregado. 

Diversos projetos tentaram, sem sucesso, solucionar questões relacionadas a 

tais temas, entretanto, quando uma proposta era apresentada isoladamente, 

inviabilizava-se ao não resolver também um problema correlato. 

                                            
41

 Fica claro também que os planos de colonização estrangeira e nacional esbarravam na falta de 
uma política de acesso às terras públicas, visto que os migrantes deveriam ser dirigidos às terras do 
interior, salienta também Maria Regina Celestino de Almeida (2013) que “No ano de 1827, por 
exemplo, os projetos de colonização eram polemizados por estarem os políticos divididos sobre 
utilizar colonos europeus ou indígenas. No mesmo ano, tentou-se a aprovação de um projeto que 
previa a taxação sobre as sesmarias, que também ficou abandonado. Nas primeiras décadas do 
Império, não havia uma legislação indigenista unificada, existiam sim, tentativas regionais e 
provinciais para demandas locais” (ALMEIDA, 2013, p 129). 
Para a historiadora Fernanda Sposito (2011), esses “descaminhos da política indigenista no Império” 
tornou-se práticas de um Estado que se constituía e tentava definir suas políticas gerais. Sposito 
(2011) mostra como “os silêncios da Constituição de 1824 sobre os índios produziram um 
encobrimento de discussões importantes, como as feitas sobre as Cartas Régias de 1808 – quer 
dizer, da possibilidade de escravizar e exterminar índios hostis sobre o critério de guerra justa –, o 
projeto de civilização de José Bonifácio de Andrada e Silva, a colonização indígena, os trabalhos da 
Comissão de Catequese do Senado , por exemplo” (SPOSITO, 2011, p. 64). 



87 
 

Contudo é de se observar que a grande maioria dos projetos do período 

colonial convergiu num ponto em comum: a instalação em terras hostis, terras de 

privilégios concedidos pelo governo provincial, como bem ressalta Mattos (2004) 

através de uma “força política de assentados”, só se fez através do surgimento de 

uma maior intensidade da violência entre colonos e índios, sobretudo sobre as 

“incivilidades” apresentadas em situações indignantes referidas no estado de 

absoluta servidão à qual os índios foram sendo reduzidos. 

Nilmário Miranda (2007) fazendo diagnosticos das violências sobre os índios 

destacou a Companhia do Mucuri, empreendimento de Teófilo Otoni42, que em 

janeiro de 1853, dirigiu ao Senhor Dr. Joaquim Manuel de Macedo, carta 

denominada “Notícias sobre os selvagens do Mucuri”, onde destaca que: 

 
[…] os Botocudos tendo guerra com os Papanaus, e achando-se estes 
fracos se concentrarão para as mattas no tempo da descoberta sem mais 
darem novas suas: Que os poucos annos durou a prosperidade da capitania 
porque os Aimorés, Abatires e Pataxós descendo das serras que habitavam 
exterminarão por dous séculos em completa decadência, pois que ainda no 
reinado de D. José 1º, diz Fernando Diniz, constar a velha capitania de duas 
aldeias, sendo certo que foi de 1740 a 1780 que foram erigidas em villas as 
aldêas de S. Matheus, Mucury, Viçosa e outras: Que por estes tempos 
recomeçando-se a povoar a Costa, ahi encontrarão por toda parte desde o 
rio Doce até o de Belmonte, Botocudos, que historiadores foram sem exame 
declarando que eram os descendentes dos Aimorés sem se darém ao 
incommodo de explicar que fins tinham levado os Abatires, Pataxós, 
Papanaus, Machacalis, e outros cujos nomes figuravam no tempo da 
descoberta como habitantes d'aquela redondeza. Nesta situação não é 
possível deixar de reconhecerem-se, bárbaros e selvagens que são, 
todavia, entretendo relações com muitos deles, não podem cooperar 
eficazmente para chamá-los à vida social que, quando mortos estes por 
soldados das Divisões, por ignorantes, corrompidos, e bárbaros que os 
Selvagens sejam incapazes de serem exemplos de civilização. (MIRANDA, 
2007, p. 32). 

 

De modo geral, o conhecimento que se tem sobre os índios do Brasil, mais 

especificamente sobre os Botocudos, é repleto de desconhecimento e 

                                            
42

 [...] ao longo dos séculos XVIII e XIX Minas Gerais tornou-se um centro econômico e a elite política 
provincial mineira era guiada pela influência do pensamento liberal. Essa elite política seria a 
mediadora entre a sociedade civil e o poder estatal, formuladora de um projeto político, de ideologias 
e de estratégias simbólicas na construção de uma hegemonia. Com isso temos que a “brandura” do 
indigenismo não seria apenas o fator de uma herança pombalina ou do “conservadorismo” imperial, 
mas também seria derivada da moderação liberal. Dessa forma, o papel de Teófilo Ottoni, partidário 
de um “liberalismo anglo-saxão”, já atuante nos anos de 1840 e que vai tentar colonizar justamente o 
Vale do Rio Doce nos anos de 1850, referenda uma forma mais branda como trato aos “filhos da 
selva”. A tentativa de integrar os povos indígenas em uma ordem nacional gerou resistências e lutas 
para recuperar a sua autonomia. Notamos que existia a preocupação em inserir o “selvagem” num 
mundo civilizado, de forma branda, pelo menos nas ideias das políticas públicas, e que os 
representantes políticos no Senado e Câmara demonstraram interesse e preocupação com a 
questão, além de uma divisão entre adeptos de uma visão mais benigna e os de uma visão mais 
negativa do índio. (SILVA, 2006, pp. 26-27). 



88 
 

desinformação. Os Botocudos, índios ferozes sob o olhar do colonizador, são 

realçados como o inimigo, contra quem D. João VI declara uma guerra ofensiva e 

nesse contexto, no interior dos discursos políticos, técnicos e literários fazia-se 

presente a essência do pensamento do processo civilizatório, tal como refletido e 

estruturado pela sociedade europeia à época. Desse modo, consistia uma questão 

central, se poderia tais índios serem civilizados, ou seja, incluídos na sociedade ou 

simplesmente aniquilados pelo processo civilizador euro centrista, com resquícios de 

uma cultura viva opressor e violenta, ainda pulsante após persistentes massacres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

3 EVOLUÇÃO DA IDEIA E CONSOLIDAÇÃO DOS DIREITOS HUMANOS AOS 

INDÍGENAS 

 

Seria de desejar que um dia se permitisse a verdade defender-se por si só. 

Muito pouca ajuda lhe conferiu o poder dos grandes, 

que nem sempre a conhecem e nem sempre lhe são favoráveis [...] 

A verdade não precisa da violência para ser ouvida pelo espírito dos homens; 

e não se pode ensiná-la pela boca da lei. 

São os erros que reinam graças à ajuda externa, 

tomada emprestada de outros meios. Mas a verdade, 

 se não é captada pelo intelecto com sua luz, 

 não poderá triunfar com a força externa. John Locke. (BOBBIO, 2004)
43

 

 

As guerras, a escravidão, os maus-tratos, os assassinatos em massa, a 

catequização e a difusão de doenças (como varíola e rubéola) foram os principais 

mecanismos utilizados nos massacres aos indígenas. Calcula-se que tenham 

morrido cerca de 70 milhões de ameríndios em aproximadamente um século de 

descobrimento e conquistas (BRUIT, 1995, p. 43). Sendo que “só no México, no 

mesmo período, foram mortos 24 milhões de pessoas, uma das maiores 

hecatombes da história da humanidade” (TODOROV, 1988, p. 129). 

Portanto, os conquistadores espanhóis ficaram conhecidos pela ferocidade e 

crueldade com que assassinavam e subjugavam os índios. E essa brutal carnificina 

foi em decorrência direta de uma época onde antigas justificativas religiosas da 

desigualdade entre os seres humanos conciliaram-se ao nascente desejo 

desenfreado de enriquecer dos europeus. Sobre esse ponto Tzevtan Todorov (1988) 

esclarece que os conquistadores espanhóis pertenceram, historicamente, num 

período de transição “entre uma Idade Média dominada pela religião e a época 

moderna, que coloca os bens materiais no topo de sua escala de valores” 

(TODOROV, 1988, p. 49). E a conquista, na prática, foi marcada por esse aspecto: 

“os cristãos vêm ao Novo Mundo, imbuídos de religião e levam, em troca, metais 

preciosos e riquezas” (TODOROV, 1988, p. 40). 

Outro elemento importante para compreender a barbaridade que dominava os 

espanhóis nesse período, ainda segundo Todorov (1988), está no “prazer intrínseco 

na crueldade, no fato de exercer poder sobre os outros, na demonstração de sua 

capacidade de dar a morte.” (TODOROV, 1988, pp. 138-139). 

                                            
43

 BOBBIO, Norberto. A era dos direitos. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. Nova ed. Rio de 
Janeiro: Elsevier, 2004, p. 88. 



90 
 

Os seres humanos demonstram sua crueldade intrínseca sempre que há uma 

fragilidade de laços sociais, ou quando há uma “desestruturação valorativa44”. 

Comportamento esse alertado bem por Bartolomeu de Las Casas ao descrever que 

“afastados de todo temor de Deus e do rei, [os espanhóis] esqueceram também que 

eram homens” (LAS CASAS, 2009, p. 95). 

Fica claro que as colônias recém-descobertas eram terras sem lei, onde os fins 

últimos de obter ouro e propagar a fé cristã justificavam toda e qualquer ação ou 

meio para atingi-los. 

 

Figura 8 – A colonização espanhola pautou-se por vários horrores e 
atrocidades contra os índios nativos das Américas – Gravura de Theodor de 
Bry que ilustra a edição de 1552 de "Brevíssima relação da destruição das 

Índias Ocidentais” 

 

Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 

Antônio Carlos Wolkmer (1998) acentua que: 

 
Se o assassinato religioso foi um sacrifício, o massacre foi um assassinato 
ateu, inventado ou reinventado pelos espanhóis. As fogueiras da inquisição 
parecem-se mais com os sacrifícios. Certamente, os massacres são uma 

                                            
44

 Nietzsche, com razão, já havia dito: “ver-sofrer faz bem, fazer-sofrer mais bem ainda – eis uma 
frase dura, mas um velho e sólido axioma humano, demasiado humano [...] sem crueldade não há 
festa: é o que ensina a mais antiga e mais longa história do homem – e no castigo também a muito de 
festivo!” (NIETZSCHE, 1998, p. 56). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Gravura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Theodor_de_Bry
https://pt.wikipedia.org/wiki/Theodor_de_Bry


91 
 

marca registrada da modernidade: ‘A barbárie dos espanhóis nada tem de 
atávico, ou de animal, é bem humana e anuncia a chegada dos tempos 
modernos. (WOLKMER, 1998, p. 291). 

 

Além da violência física, outros mecanismos foram utilizados para subjugar as 

populações indígenas recém-descobertas e sob o domínio da conquista. Dentre 

estes, podem-se mencionar: “a aculturação pela conversão forçada à fé cristã e aos 

hábitos europeus, a queima de livros e a destruição de objetos, templos e ídolos da 

cultura indígena” (TODOROV, 1988, p. 58), bem como a constante renomeação, 

com signos espanhóis, das terras e locais “descobertos” (TODOROV, 1988, p. 59). 

Situação essa bem destacada por Cortez em obra de Tzevtan Todorov 

(1988): 

Cortez (conquistador espanhol) conta: ‘Fiz com que fossem tirados de seus 
lugares e jogados pelas escadarias os ídolos mais importantes, em que eles 
acreditavam mais; fiz com que limpassem as capelas onde se encontravam, 
pois estavam cheias do sangue dos sacrifícios e nelas pus as imagens de 
Nossa Senhora e de outros santos. (TODOROV, 1988, p. 59). 

 

Como se observa, os espanhóis chegaram à América, porém certos da 

superioridade de sua civilização e dos seus valores culturais. E para “os outros”, os 

colonizados, esses eram bárbaros, pagãos e antropófagos, que não conheciam a 

escrita, a tração animal, e que realizavam cultos estranhos – muitas vezes, com 

sacrifícios – a deuses desconhecidos. Por fim, falavam outra língua, tornando ainda 

mais incompreensíveis seus hábitos, costumes e crenças, para os superiores 

conquistadores. 

Eis uma característica, incipiente na época, mas que se intensificará no 
decorrer da Era Moderna: o desrespeito às diferenças e à cultura dos outros 
povos. De fato, a modernidade é marcada por um intenso processo de 
homogeneização das identidades culturais, de silenciamento de saberes e 
práticas sociais alternativas e, enfim, de naturalização das relações de 
poder através da imposição de discursos e verdades supostamente únicos e 
universais. A imposição de dogmas religiosos – e, hoje, acrescentaríamos 
científicos – como forma de dominar e subjugar povos estranhos são, com 
certeza, algo ainda marcante na nossa época A Igreja ao se deparar com 
povos tão diferentes, adoradores de vários deuses, que cometiam 
sacrifícios humanos em oferenda aos deuses, passou a considerá-los como 
povos sem fé, sem cultura, movendo então a Igreja um processo de 
catequização dessas “criaturas”, para os tornarem seres com almas, mas 
nunca o bastante para se tornarem homens livres. (CARVALHO, 2005, p. 
57). 

 

Numa análise a cerca do “descobrimento” do “Mundus Novus”, pela razão do 

colonizador, sua intenção era muito das vezes além do enriquecimento, chegavam 



92 
 

também no interesse da propagação da fé cristã, perspectiva essa descrita por 

Janaína Carla S. Vargas Hilário (2008): 

 
A ambição do colonizador não era totalmente em relação á obtenção de 
riquezas, embora fosse com a promessa de ouro que ele acalmava a sua 
tripulação e o rei da Espanha, o financiador da viagem. A expansão do 
cristianismo era muito mais importante para Colombo do que o ouro [...]. 
(HILÁRIO, 2008, p. 64). 

 

Após alguns contatos amistosos no início da colonização, a relação entre 

espanhóis e gentios da terra descoberta sofreu uma transformação que, caracterizou 

por assim dizer, o tipo e a mentalidade colonizadora desenvolvida pela Espanha 

nesse período. A busca por riquezas e principalmente a conversão dos índios ao 

cristianismo foram às bases motivadoras do projeto colonial em território americano. 

(HILÁRIO, 2008). 

Segundo Marianne Mahn-Lot (1990) “a conversão dos índios ao cristianismo 

era constantemente utilizado para mascarar a busca por riquezas e em busca deste, 

inúmeras atrocidades foram cometidas contra os povos dominados” (MAHN-LOT, 

1990, p 33). 

Pode-se vislumbrar a dimensão da barbárie realizada no período de 

descobrimento ao ler sobre o assunto nos relatos de Las Casas (1996) que 

descreveu que: 

Os espanhóis, com seus cavalos, suas espadas e lanças começaram a 
praticar crueldades estranhas; entravam nas vilas, burgos e aldeias, não 
poupando nem as crianças e os homens velhos, nem as mulheres grávidas 
e parturientes e lhes abriam o ventre e as faziam em pedaços como se 
estivessem golpeando cordeiros fechados em seu redil. Faziam apostas 
sobre quem, de um só golpe de espada, fenderia e abriria um homem pela 
metade, ou quem, mais habilmente e mais destramente, de um só golpe lhe 
cortaria a cabeça, ou ainda sobre quem abriria as entranhas de um homem 
de um só golpe. Arrancavam os filhos dos seios da mãe e lhes esfregavam 
a cabeça contra os rochedos [...] Faziam certas forcas longas e baixas, de 
modo que os pés tocavam quase a terra, um para cada treze, em honra e 
reverência de Nosso Senhor e de seus doze Apóstolos (como diziam) e 
deitando-lhes fogo, queimavam vivos todos os que ali estavam presos. 
Outros, a quem quiseram deixar vivos, cortaram-lhes as duas mãos e assim 
os deixavam. (LAS CASAS, 1996, p. 13). 

 

3.1. Frei Antônio de Montesinos: a cruel e horrível servidão dos índios 

 

Às vezes se diz que nossa característica essencial é a cordialidade, 

 que faria de nós um povo por excelência 

gentil e pacífico. Será assim? 

A feia verdade é que conflitos de toda a ordem dilaceraram a história brasileira, 

étnicos, sociais, econômicos, religiosos, etc. 



93 
 

O mais assinalável é que nunca são conflitos puros. 

Cada um se pinta com as cores dos outros. (DARCY, 1995)
45

 

 

Após a descoberta do “Mundus Novus”, procederam-se à conquista, a 

colonização e exploração dos novos territórios, num processo que culminou na 

cristianização dos “gentios” que foram forçados a abandonar então as suas 

anteriores convicções pagãs e/ou xamanísticas, num período em que nem todos os 

colonos assumiram em suas práticas uma conduta civilizada ou humanitária para 

com esses povos. “A invasão espanhola no continente americano transformou-se 

em trágico destino dos nativos” (HOFFNER, 1973, p. 175). 

No final do século XV e começo do XVI, muitos dos nobres europeus estavam 

sedentos de ouro, alguns deles obcecados com o mito do El Dorado, “portentosa e 

luxuosa cidade construída por aquele valioso metal que inspirava o imaginário dos 

aventureiros europeus” (CARDOSO, 1983, p. 28). 

Documenta-se que índios foram torturados pelos novos colonos, que exigiam 

saber onde aqueles guardavam o ouro, a prata, as pedras preciosas e os demais 

objetos de valor. Sendo ainda coagidos pelos colonizadores a mergulhar nas águas 

perigosas de rios traiçoeiros para acharem as tão ambicionadas pepitas de ouro 

(KANG, 2013, p. 56). 

Não se pode deixar de abordar que a escravatura foi ainda uma realidade 

inegável nas Américas, e daí surgiram as encomiendas46 (criadas pelos espanhóis 

para explorar um grupo ou comunidade de indígenas) e as mitas47 (sistema de 

                                            
45

 RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1995, p. 107. 
 
46

 [...] encomienda, originalmente aplicada na região das Antilhas em 1503, com posterior projeção 
em outras porções da América espanhola, constando nos registros legislativos coloniais até o século 
XVIII, foi uma instituição jurídica imposta pela coroa com vistas a regular o recolhimento de tributos e 
circunscrever a exploração do trabalho indígena. Estabelecida a partir de um arranjo contratual, 
caracteriza-se pela submissão de um número variável de indígenas “pagadores de impostos” a um 
encomiendero, – inicialmente os mais notáveis soldados espanhóis nas guerras de conquista – 
responsável por viabilizar sua incorporação aos moldes culturais, econômicos e sociais europeus. No 
âmbito da circunscrição territorial, a encomienda não é uma concessão de terras, mas uma 
concessão de recolhimento de tributos. Diferentemente do que ocorre com a escravidão, não é 
perpétua nem transmitida hereditariamente, já que os nativos, ao menos juridicamente, foram 
tomados não por propriedade, mas por homens livres, embora seja possível uma aproximação entre 
ambas, dado que são expressões da forma de trabalho compulsório. (CARDOSO, 1983, pp. 48-49). 
 

47
 [...] mita foi um sistema de trabalho existente na região conquistada pelo Império Espanhol na 

América do Sul, tendo sido aplicada na América Andina especialmente na região do Cerro Rico de 
Potosí atual Bolívia. Sua aplicação data do ano de 1573, sob o governo do Vice-Rei Francisco 
Toledo(1569-1581), tendo sido aplicado como um regime de trabalho assalariado forçado. Apesar da 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Escravid%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Trabalho_compuls%C3%B3rio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Am%C3%A9rica_Andina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bol%C3%ADvia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Francisco_de_Toledo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Francisco_de_Toledo


94 
 

origem inca que consistia na exploração de homens no trabalho das minas) que 

foram "testemunhas" dos mais diversos abusos praticados pelos colonizadores. Os 

índios eram forçados a serviços manuais inenarráveis, sendo que muitos, não 

habituados ao trabalho pesado, acabariam por perder as forças e tombariam 

lamentavelmente. (KANG, 2013). 

Apesar de alguns setores clericais do século XV e XVI se mostrassem 

parcialmente coniventes com as transgressões infames praticadas sobre os 

colonizados, sempre com o claro interesse em converter os índios à crença católica, 

verdade é que para que houvesse a defesa de direitos e da integridade desses 

indígenas no “Mundus Novus” deveria ser somente com muita coragem por parte de 

algum missionário, que quando assim faziam, colocavam em risco suas carreiras em 

colisão aos poderosos interesses até então instalados. 

Um desses missionarios foi Antônio de Montesinos, frei espanhol da Ordem de 

São Domingos, que possivelmente antes de ingressar na congregação teria 

frequentado seus estudos na Universidade de Salamanca e que em 1510 teve a 

oportunidade, juntamente com outros quatro dominicanos, de arribar ao novo 

continente. Sendo os membros desta ordem pautados pela sua vocação reformista e 

demonstraram total pavor com o panorama apresentado nas Caraíbas. (SUESS, 

1992). 

A exploração, a escravidão e os abusos contra os indígenas eram situações 

corriqueiras na ilha Española (atualmente ilha de São Domingos que abrange o Haiti 

e a República Dominicana) a partir de 1492, conforme descrito então por Bartolomeu 

de Las Casas (2005), que na ilha, chamadas pelos nativos de “Ayti” – terra 

montanhosa dos nativos ameríndios taínos48, testemunhou esse processo de 

                                                                                                                                        
existência desta forma de trabalho, outras práticas laborais também foram executadas na região, 
podendo ser menos coercitivas e mais voluntárias. A mita, entretanto, possuía um caráter oficial e 
estava sob o comando da administração dos funcionários da realeza e de autoridades indígenas 
conhecidas como "capitães de mita". Esta prática implicava, entre outras questões, a concentração de 
indígenas em determinados locais, mas privados da dispersão da área rural, bem como a aplicação 
da concepção da ordem social e de governabilidade, neste caso, sob a coroa espanhola. (KANG, 
2013, pp. 22-23). 

 

48
 [...] a ilha era habitada pelos Taíno, um dos povos indígenas Aruaques. Os Taínos foram os 

primeiros em fazer resistência a colonização européia. A subjugação da ilha começou no ano 
seguinte, quando 1.300 homens chegaram da Espanha sob o comando de Bartolomeu Colombo. 
Após a Isabela ser destruída por um furacão em 1496, foi fundada a Nova Isabela reconstruída no 
outro lado do rio Ozama e foi chamada Santo Domingo. É o mais antigo assentamento europeu 
permanente na América. A população Taíno da ilha foi dizimada rapidamente, devido a uma 
combinação de doenças e maus-tratos pelos espanhóis. Em 1501, a colônia espanhola começou a 



95 
 

colonização e descreveu que populações inteiras de nativos, como a dos Taínos, 

povos indígenas Aruaques que viviam na ilha nesse período, praticamente 

desapareceram, descrevendo que onde seus líderes foram mortos e os demais 

sobreviventes foram utilizados como escravos, além de serem tratados sem 

dignidade. 

Sobre esse processo de colonização atroz, Jungwon Kang (2013) descreve:  

 
Diego Colombo, filho de Cristóvão Colombo, autorizava inclusive que 
visassem à captura de índios para aqueles fins desumanos. Estes pereciam 
na miséria, muitos deles vítimas de novas doenças que até então 
desconheciam e que foram, embora sem premeditação, introduzidas pelos 
europeus (KANG, 2013, p. 64, tradução nossa)

49
. 

 

Situação de maus tratos e de abusos cometidos contra os habitantes da ilha 

La Española também foram repostadas pelos irmãos dominicanos Juan Manuel 

Pérez García e Francisco Javier Martínez Real (2012) ao descreverem que: 

 
Era setembro de 1510, quando os primeiros dominicanos chegaram a 
Hispaniola, nome dado à ilha do Mar do Caribe, atualmente ocupada pela 
República Dominicana e pelo Haiti. Seu objetivo consistia na pastoral aos 
espanhóis e, especialmente, na evangelização dos indígenas. 
Consequentemente, logo que chegaram, eles entraram em contato direto 
com eles, especialmente com as “naborias”, como eram chamados aqueles 
que eram servidores nas casas dos espanhóis. Logo os dominicanos 
ficaram sabendo do mau tratamento recebido e do abuso cometido contra 
os habitantes daquela ilha. Juan Garces, espanhol, que estava sendo 
procurado pela justiça porque havia matado sua esposa indiana, pediu asilo 
no convento dos dominicanos e acabou pedindo o hábito dominicano dos 
irmãos leigos. Ele, que conhecia tão bem tais injustiças por experiência 
pessoal, informou os frades sobre as injustiças e os abusos com grande 
detalhe e precisão. Confrontada com tal grau de submissão e opressão dos 
índios, a comunidade dominicana dedicou incontáveis horas em reuniões 
para estudar o problema em profundidade, até que decidiram fazer uma 
denúncia pública das atrocidades. Eles não podiam ficar em silêncio. “Eles 
sentiram que tinham a obrigação de fazê-lo por causa da profissão que 
haviam feito.” Eles prepararam a denúncia na forma de um sermão, ao qual 
deram longa e dura deliberação, com a participação de toda a Comunidade. 
Uma vez que decidiram o texto e o escreveram, ele foi assinado por cada 
um dos membros da comunidade. Padre Pedro de Córdoba, que era o 
vigário, encarregou o padre Antônio Montesinos de pregá-lo na missa do 4º 
domingo de Advento, que aconteceu em 21 de dezembro de 1511, pouco 

                                                                                                                                        
importar escravos africanos, pensando que eles eram mais capazes de realizar trabalho físico. Os 
índios não tinham imunidade à varíola e tribos inteiras se tornaram extintas. (KANG, 2013, pp. 42-43). 
49

 Diego Colombo, son of Christopher Columbus, even authorized that they aim at the capture of 
Indians for those inhuman ends. They perished in misery, many of them victims of new diseases which 
until then were unknown and which were, albeit without premeditation, introduced by Europeans. 
(KANG, 2013, p. 64). 
 



96 
 

mais de um ano após a chegada à ilha. (GARCÍA; REAL, 2012, p. 6, 
tradução nossa)

50
. 

 

Os colonizadores concentravam seus interesses nas riquezas abundantes que 

as novas terras lhes poderiam proporcionar. De acordo com dados fornecidos por 

Martin Dreher (1999) dos 300 mil índios que viviam na ilha La Española em 1492 

(ano da chegada de Cristóvão Colombo), só  

restaram 60 mil em 1508. 

Dessa forma, era necessário que alguém tivesse o arrojo e a ousadia 

suficientes para repudiar este ciclo infernal, onde no dia 21 de Dezembro de 1511, 

Antônio de Montesinos subiu ao púlpito para pregar o célebre "Sermão do Advento" 

na referida ilha, e cujo conteúdo surpreenderia oficiais, conquistadores e colonos 

espanhóis que se encontravam na assistência e que não esperavam ser o alvo 

principal do discurso previamente preparado e acordado pelos missionários 

dominicanos da ilha. (DREHER, 1999, p. 31). 

Parte do conteúdo dessa pregação revelou o caráter de um religioso, de um 

homem que não tolerou a omissão, nem o silêncio dos fatos terríveis que tinham e 

foram denunciados publicamente: 

 
[...] para lhes dar a conhecer eu subi aqui, eu que sou a voz de Cristo, no 
deserto desta ilha; e, portanto, convém que com atenção [...], com todo o 
vosso coração e com todos os vossos sentidos, a ouçais; a qual será a 
mais nova que nunca ouvistes, a mais áspera e dura e a mais espantosa e 
perigosa que jamais pensastes ouvir. Esta voz vos diz que todos estais em 
pecado mortal e nele viveis e morrereis, pela crueldade e tirania que usais 
para com estas gentes inocentes. Dizei - Com que direito e com que justiça 
tendes em tão cruel e horrível servidão estes índios? Com que autoridade 

                                            
50

 It was September, 1510, when the first Dominicans arrived at Hispaniola, the name given to the 
island of the Caribbean Sea, currently occupied by the Dominican Republic and Haiti. Their objective 
consisted in the pastoral care to the Spaniards and, specially in the evangelization of the natives. 
Consequently, as soon as they arrived they came in direct contact with them, especially with the 
“naborias” as those who were servants in the homes of the Spaniards were called. Very soon the 
Dominicans became aware of the bad treatment received, and the abuse committed against, the 
inhabitants of that island. Juan Garces, a Spaniard, who was being sought by justice because he had 
killed his Indian wife, asked asylum at the convent of the Dominicans and ended up asking for the 
Dominican habit of the lay brothers. He, who knew so well such injustices by personal experience, 
informed the friars about the injustices and abuses with great detail and precision. Confronted with 
such a degree of submission and oppression of the Indians, the Dominican community dedicated 
countless hours in meetings to study the problem in depth, until they decided to make a public 
denouncement of the atrocities. They could not keep silent. “They felt they had an obligation to do so 
because of the profession they had made.” They prepared the denouncement in the form of a sermon, 
to which they gave long and hard deliberation, with the participation of the whole Community. Once 
they decided on the text and wrote it down, it was signed by each one of the members of the 
community. Fr. Pedro de Cordoba, who was the vicar, commissioned Fr Antonio Montesinos to preach 
it at the High Mass on the Fourth Sunday of Advent which was December 21, 1511, just a little more 
than a year from the day of their arrival at the island. (GARCÍA; REAL, 2012, p. 6). 



97 
 

têm feito tão detestáveis guerras a estas gentes que estavam nas suas 
terras mansas e pacíficas, donde tão infinitas delas, com a morte e 
estragos nunca ouvidos tereis consumido? Como os mantendes tão 
oprimidos e cansados, sem dar-lhes de comer nem curá-los das suas 
enfermidades que, dos excessivos trabalhos que lhes dais, incorrem e 
morrem e, para melhor dizer, os matais para extrair e adquirir ouro em cada 
dia? E que cuidado têm de quem os doutrine e conheçam a seu Deus e 
Criador, sejam batizados, ouçam missa, observem os feriados e os 
domingos? Estes não são homens? Não têm almas racionais? Não sois 
obrigados a amá-los como a vós mesmos? Isto não o entendeis? Isto não o 
sentis? Como estais dormentes numa intensa profundidade dum sonho tão 
letárgico? Tende por certo que no estado em que estais, não vos podereis 
salvar tal como os mouros ou turcos que carecem e não querem a fé de 
Jesus Cristo (GARCÍA; REAL, 2012, pp. 6-7, tradução nossa)

51
. 

 

Igualmente pode-se vislumbrar a dimensão dos reflexos da pregação feita por 

Antônio de Montesinos e de sua persistência em reportar as barbáries ocorridas no 

novo mundo, pelos escritos do padre e psicólogo João Edênio Reis Valle (1998): 

 
A reação não se fez esperar. Descontentes e indignados, os colonos 
espanhóis exigiram aos dominicanos a punição imediata, ou pelo menos, a 
retratação pública de António de Montesinos. Contudo, os membros da 
ordem (eram já 15 ao todo os que ali estavam) não cederam às ameaças, 
afirmando que António tinha pregado em nome deles todos. No Domingo 
seguinte (28 de Dezembro de 1511), o mesmo freire subiu ao púlpito. 
Devido à semana agitada, os colonos esperavam que os dominicanos 
reconsiderassem a sua posição e renegassem o discurso anterior. Contudo, 
mais uma vez acabariam por ser surpreendidos. Na sua homilia, António de 
Montesinos não só reafirmou novamente o que havia sido dito previamente, 
como deixou bem claro que ele e os seus companheiros dominicanos se 
recusavam a ouvir as confissões dos colonos escravistas, os quais não 
eram mais do que salteadores de estradas. “Repetam scientiam meam a 
principio et sermones meos sine mendatio esse probabo” - 'Tomarei a referir 
desde seu princípio minha ciência e verdade, que no domingo passado vos 
preguei e aquelas minhas palavras, que tanto vos amarguraram, mostrarei 
serem verdadeiras. As queixas e pressões contra estes missionários 
avolumaram-se repentinamente, e solicitava-se a sua expulsão da ilha de 
La Española. Ao que apuramos, os dominicanos foram, pelo menos, 
proibidos de predicar sobre aquele assunto. Na própria metrópole 
(Espanha), produziu-se um intenso debate sobre a natureza ética da 
colonização em curso nas regiões ameríndias. (VALLE, 1998, pp. 365-366). 

 

                                            
51

 […] I am the voice of Christ crying in the desert of this island, therefore, it is right that you listen 
attentively [...] All of you are in mortal sin and in it you live and will die for the cruelty with which you 
treat these innocent people. Tell me, by what right or justice do you keep these Indians in such cruel 
and horrible servitude? By what authority have you declared such detestable wars on this people who 
were living, calmly and peacefully on their lands, where you have allowed an infinite number of them 
to be consumed in their sickness, resulting in death and destruction never heard of before? Through 
the excessive work you demand of them, they fall ill and die, or rather, you kill them with your desire to 
extract and acquire gold every day. And what do you care if someone instructs them in the Faith and 
that they know their God and Creator, are baptized, attend Mass, keep holy days and Sundays? Are 
these not men? Have they not rational souls? Are you not bound to love them as you love yourselves? 
This, do you not understand? This, do you not feel? Are you in such a profound sleep that you are 
lethargic? Be certain that in such a state as you are, you can no more be saved than the Moors or 
Turks who lack and do not want the Faith of Jesus Christ. (GARCÍA; REAL, 2012, pp. 6-7). 



98 
 

Sobre esse ponto de vista Paulo Suess (1992) ressalta que as queixas e 

pressões contra os missionários dominicanos avolumaram-se, ocasionando a 

expulsão dos mesmos da ilha La Española. “O dominicano Antônio de Montesinos 

regressou a Espanha e teve a oportunidade de relatar junto do rei D. Fernando tudo 

aquilo que conseguiu apurar na sua primeira missão pelo Mundus Novus” (SUESS, 

1992, p. 41) e “o soberano espanhol terá ficado horrorizado com os detalhes que lhe 

foram transmitidos” (SUESS, 1992, p. 42). 

Grupos de teólogos e juristas formulam as Leis de Burgos de 151252 que 

conferiram alguns direitos básicos aos indígenas, por exemplo: eram proibidos os 

maus-tratos. (GALMÉS, 1991, p. 101). 

Paulo Suess (1992, pp. 408-410) apresenta os pontos-chaves das denúncias 

feitas por Montesinos, que devem ser entendidos à luz da prática judicial e podem 

ser estruturados da seguinte forma: 

 

a) A opressão a que os colonizadores estavam submetendo os índios era 
tão grave que poderia ser comparado ao pronunciamento de um veredicto 
de culpado por algum crime cometido. Assim, supõe a direito de uma 
autoridade para julgar e dar sentença, bem como o direito de executá-la. É 
por isso que o dominicano António de Montesinos e seus irmãos 
perguntavam: "Com que direito, com que autoridade e com que justiça tudo 
isso acontece?”. 
 

b) A raiz principal do abuso cometido contra os índios e, portanto, a razão 
fundamental para as denúncias, consistiu na falta de reconhecimento do ser 
humano dignidade dos índios. E assim, as perguntas: “Estas não são 
pessoas? Eles não têm almas racionais?”. 
 
c) Os espanhóis, obcecados pela sede e pela ânsia de ouro, esqueceram-
se de serem cristãos com responsabilidade, de amar os índios como eles se 
amam e anunciar as Boas Novas, para que eles saibam, amem e adorem o 
Deus de Jesus Cristo. 
 

                                            
52

 [...] o documento conhecido em espanhol como as Leyes de Burgos (Leis de Burgos) foi 
promulgado em 27 de dezembro de 1512 em Burgos, na Espanha. Foi à primeira codificação de leis 
regendo o comportamento dos colonos espanhóis na América, especialmente no que dizia respeito 
aos índios nativos. Ele enumerava diversas leis para o governo dos povos indígenas do Novo Mundo 
recém-descoberto; elas proibiam o mal-trato dos nativos e apoiava sua conversão ao catolicismo. O 
motivo de sua criação foi o problema legal que havia surgido com a conquista e colonização das 
Índias, onde a lei espanhola não era aplicada. As leis nunca foram aplicadas de fato, e pouco foi 
mudado na Nova Espanha por estas leis. O escopo destas leis estava restrito originalmente à ilha de 
Hispaniola, mas foi estendido posteriormente a Porto Rico, Jamaica e Peru. Estas leis autorizavam e 
legalizavam a prática colonial de se criar encomiendas, onde índios eram agrupados para trabalhar 
para senhores coloniais, limitando o tamanho destes estabelecimentos a um mínimo de 40 e um 
máximo de 150 pessoas. Elas também estabeleciam, no entanto, um regime de trabalho 
minuciosamente regulado, o salário, as provisões, o alojamento, a higiene e o cuidado pelos índios 
num espírito razoavelmente humanitário. Mulheres com mais de quatro meses de gravidez eram 
dispensadas do trabalho. (GALMÉS, 1991, pp. 101-102). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Idioma_espanhol
https://pt.wikipedia.org/wiki/27_de_dezembro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1512
https://pt.wikipedia.org/wiki/Burgos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Espanha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lei
https://pt.wikipedia.org/wiki/Colonos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Am%C3%A9ricas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Povos_amer%C3%ADndios
https://pt.wikipedia.org/wiki/Novo_Mundo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Proselitismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Catolicismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dndias
https://pt.wikipedia.org/wiki/Nova_Espanha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Hispaniola
https://pt.wikipedia.org/wiki/Porto_Rico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jamaica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Peru
https://pt.wikipedia.org/wiki/Encomienda


99 
 

d) Foi à comunidade dos frades, portanto, que em nome da dignidade 
humana e Dever cristão, poderia e deve dar a seguinte sentença contra os 
colonizadores: 
 
1a) No estado em que você está você não pode ser salvo, pois seu 
comportamento é igual à falta de fé em Jesus Cristo, e você não tem desejo 
por isso; 
 
2b) Todos vocês estão em pecado mortal e nela você vive e nela você 
morre; 
2c) Se você continuar maltratando os índios saiba com certeza que os 
pecados que você confessa não receberão nossa absolvição. (SUESS, 
1992, pp. 408-410). 

 

O legado de Antônio de Montesinos em prol da defesa dos índios inspirou 

muitos futuros missionários e abriu definitivamente os olhos para uma matéria até 

então ocultada ou excluída da análise sobre os novos ocupantes do continente 

americano. 

Bartolomeu de Las Casas, um encomendero até então pouco conhecido, 

ouviu o sermão virtuoso de Antônio de Montesinos em 1511, e inspirado pela sua 

revelação, libertou-se dos escravos que tinha em seu dispor e abraçou também ele, 

com total emotividade e abnegação, a defesa dos direitos dos indígenas (SUESS, 

1992). O caminho seria e foi bastante longo, com muitos recuos do que progressos, 

mas a primeira pedra da fraternidade - essa já estava lançada.  

 

3.2 Frei Bartolomeu de Las Casas: liberdade e justiça para os povos da 

América 

Deste modo, estas gentes das Índias, que nós 

estimamos como bárbaros, consideram-nos, 

também, como bárbaros, pois não nos entendem e lhes 

somos estranhos. [...] podemos 

afirmar que eles, com reta razão, por ver em nós outros 

costumes, estimam-nos não apenas, como bárbaros da 

segunda espécie, que quer dizer estranhos, senão da 

primeira, isto é, 

ferocíssimos, duríssimos, aspérrimos e abomináveis (LAS CASAS, 1996)
53

  

 

Bartolomeu de Las Casas, nascido em Sevilha em 1484, veio para a América, 

pela primeira vez em 1502 em companhia do governador Nicolas de Ovando, a fim 

de tornar-se catequista e encomendero, fazedor de encomendas, comissário, 

recoveiro, “mercador descendente de mercadores de Servilha, veio com seus 

                                            
53

 LAS CASAS, Frei Bartolomeu de. O paraíso destruído: Brevíssima relação da destruição das 
índias. Porto Alegre : L&PM, 1996, p. 18. 



100 
 

parênteses, no vigor da idade e com bons estudos humanistas, se estabelecer-se 

como colonizador na Ilha La Española – hoje, República de Santo Domingo e Haiti” 

(LAS CASAS, 2005, p. 10).  

Isto posto, Las Casas fez até 1514, quando passou pela “primeira conversão”, 

três anos após ouvir o sermão – intitulado Sou uma voz que clama no deserto – do 

padre dominicano Antônio de Montesinos, na Ilha La Española54 (BUENO, 1996). 

Tudo mudou na vida do jovem Bartolomeu de Las Casas quando, no 4° 

domingo do Advento - preparação para o Natal do Senhor, em 1511, na Catedral, na 

presença de autoridades e grande número dos habitantes da ilha, Antônio 

Montesinos leu - em nome e por autoridade de toda comunidade dominicana - o 

sermão do dia. O Evangelho falou sobre o texto de Isaías: “Eu sou a voz do que 

clama no deserto”. O próprio Las Casas, que estava entre os presentes, faz a 

síntese do sermão (GARCÍA; REAL, 2012): 

 
Esta voz lhes está bradando: vocês estão todos em pecado mortal, nele 
vivem e morrem, pela crueldade e tirania que praticam contra esse povo 
inocente. Digam: com que direito e com que justiça vocês mantêm estes 
índios em tão cruel e horrível servidão? Com que autoridade vocês têm feito 
guerras tão detestáveis contra esta gente que estava tranquila e pacífica em 
suas terras, onde as multidões incontáveis delas, com mortes e dantes 
nunca ouvidos, vocês exterminaram? Como vocês os mantêm na opressão 
e na fadiga, sem dar-lhes de comer e curar-lhes as enfermidades que 
contraem em razão dos excessivos trabalhos que vocês lhes impõem? Eles 
chegam a morrer, ou, para melhor dizer, vocês os matam para arrancar e 
adquirir ouro cada dia. Que cuidado vocês têm de que alguém lhes ensine a 
doutrina e que conheçam a seu Deus e Criador, sejam batizados, ouçam a 
missa, guardem as festas e os domingos? Estes não são homens? Não têm 
almas racionais? Não estão vocês obrigados a amá-los como a vocês 
mesmos? Isto vocês não entendem? Não sentem? Como estão 
mergulhados em sono tão letárgico? Estejam certos: no pecado em que 
estão vocês não poderão salvar-se mais do que os mouros ou turcos que 
recusam a fé em Jesus Cristo. (GARCÍA; REAL, 2012, pp. 6-7). 

 

Apesar do sermão forte e realista de Las Casas (GARCIA; REAL, 2012), os 

colonizadores não se converteram, nem mudaram suas ações, pelo contrário 

promoveram ameaças os frades dominicanos com todas as formas de sanção, 

                                            
54

 [...] o dominicano Bartolomeu de Las casas já é sacerdote – um bom padre colonizador- quando 
entra em contato com os Dominicanos em 1510. Ele aprecia a vida e a doutrina dos Frades, mas de 
inicio mantém distância em relação às posições deles no que toca à justiça social. Essa é a primeira 
lição que encerra a vida de Las Casas. Nada tem de aventureiro apressado, influenciável ou 
sentimental. Começa por ser um homem consagrado totalmente à causa da colonização. O 
descobrimento da América o interessou desde infância. Sua família convive com Colombo e com a 
família do Almirante em Servilha. Aos nove ou dez anos, pois nasceu em 1484. Seu pai toma parte na 
segunda viagem de Colombo e dá então de presente a Bartolomeu um pequeno Índio que trouxera 
da América. Sua Infância e sua adolescência são marcadas por essa paixão de sua família pelo Novo 
Mundo. (LAS CASAS, 2005, p 13). 



101 
 

inclusive de expulsão (BUENO, 1996). Contudo observa-se que tudo isso foi o passo 

inicial para questionar o processo de colonização espanhola, que se tornava 

opressor e escravista. 

Antônio de Montesinos, frei espanhol da Ordem de São Domingos, alertava aos 

seus compatriotas colonizadores que teriam que responder perante Deus pelos 

pecados realizados no “Mundus Novus”, particularmente, no que concerne aos 

maus-tratos apresentados aos indígenas55. 

 
Com que direitos haveis desencadeado uma guerra atroz contra essas 
gentes que viviam pacificamente em seu próprio país? Por que os deixais 
em semelhante estado de extenuação? Os matais a exigir que vos tragam 
diariamente seu ouro. Acaso não são eles homens? Acaso não possuem 
razão, e alma? Não é vossa obrigação amá-los como a vós próprios? 
Podeis estar certos que, nessas condições, não tereis maiores 
possibilidades de salvação do que um mouro ou um turco [...], dizia 
Montesinos. (BUENO, 1996, pp. 12-13). 

 

Figura 9 – Nativo di Taino dalle montagne di Hispaniola, come descritto dai 
primi esploratori del Nuovo Mondo, Madrid, 1827 - xilografias 

  
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 

Em 1513, Las Casas assume nova missão: vai ser capelão militar e parte com 

uma tropa para Cuba, onde teve a missão de pacificar os índios, catequizando-os, 

confortando e catequizando os soldados. Lá presenciou a sangrenta conquista da 

                                            
55

 [...] em 1503, aprova-se a encomienda, a forma de apropriação e cultivo da terra, consistindo em 
atribuir a um colono uma porção do solo e a parte da população indígena que nele habita, para que 
trabalhe gratuitamente para o feliz encomendero. Esse sistema, batizado repartimiento, que entra em 
vigor em 1504, retomava, dentro do novo contexto dos descobrimentos, um antigo modelo de 
trabalho escravo que já ia desaparecendo com a Idade Média, a saber, “os servos da gleba”.Esses 
cultivadores da terra eram ligados à propriedade do solo, sendo vendidos ou transmitidos em herança 
como os demais bens móveis do dono do latifúndio. (LAS CASAS, 2005, p. 11). 



102 
 

ilha, comandada por Diego Velásquez e Panfilo de Narváez, “onde foram 

assassinados aproximadamente sete mil índios só no primeiro contato. A partir de 

então, abrindo mão de suas posses e encomendas, até o fim da vida, lutou 

incansavelmente em prol dos ameríndios” (GALMÉS, 1991, p. 95). 

Em Cuba, contudo, deu-se uma mudança espiritual e política em Las Casas, 

que se encontrando na aldeia do Espírito Santo, no período da vigília da festa do 

Espírito Santo, em Pentecostes e “sob a meditação sobre a colonização, sobre o 

sofrimento dos índios, percebe-se em Las Casas um sentindo aumentado a partir da 

ganância dos espanhóis, ao celebrar Pentecostes” (GALMÉS, 1991, p. 81), onde 

enfrentou tal situação com o texto bíblico de Eclesiástico 34, 21-27 (BÍBLIA, 1993, 

pp. 407-408), que diz: 

 
Sacrificar um bem mal adquirido é oblação de escárnio. Os dons dos maus 
não são agradáveis. O Altíssimo não se agrada com as oferendas dos 
ímpios e nem é pela abundância das vitimas que ele perdoa os pecados. 
Como o que imola o filho na presença de seu pai, assim é aquele que 
oferece um sacrifício com os bens dos pobres. Escasso alimento é o 
sustento do pobre, quem dele o priva é um homem sanguinário. Assassina 
o próximo quem lhe tira o sustento, derrama sangue o que priva do salário o 
diarista. (GALMÉS, 1991, pp. 21-22). 

 

Las Casas apoiado no começo de sua trajetória em pro aos indígenas pela 

Coroa espanhola, angariou recursos para formar uma “redução indígena56” em 1520, 

em Conumá na Venezuela, onde a “redução” era a única forma que Bartolomeu de 

Las Casas entendia para levar o evangelho aos indígenas sem submetê-los ao 

regime de exploração. Entretanto, “o projeto fracassou em 1522, mesmo ano em que 

ingressou na Ordem dos Dominicanos” (BUENO, 1996, p. 33). 

Em 1542, durante o reinado de Carlos V, os reformistas se fortaleceram, tendo 

Bartolomeu de Las Casas como um notável advogado da causa, como bem 

descreve Bueno (1996), advogado cujo sua meta era a abolição do sistema de 

“encomendas” que forçava os índios a abandonar seus modos de vida anteriores e 

destruíam suas culturas. 

Las Casas foi capaz de influenciar o Rei Carlos V e os frutos do trabalho dos 

reformistas foram as Leis Novas. E sobre esse mesmo ponto, Lorenzo Galmés 

                                            
56

 [...] aldeamentos indígenas organizados e administrados pelos padres jesuítas no Novo Mundo, 
como parte de sua obra de cunho civilizador e evangelizador. O objetivo principal das missões 
jesuíticas foi o de criar uma sociedade com os benefícios e qualidades da sociedade cristã europeia, 
mas isenta dos seus vícios e maldades. Essas missões foram fundadas pelos jesuítas em toda a 
América colonial e, segundo Manuel Marzal, sintetizando a visão de outros estudiosos, constituem 
uma das mais notáveis utopias da história. (BUENO, 1996, p. 32). 



103 
 

(1991) reafirma que “é indubitável a grande satisfação de Las Casas e a influência 

que ele exerceu [...]. Mas não podemos esquecer que ele esperava mais, queria 

soluções mais radicais” (GALMÉS, 1991, p. 141). 

No entanto, cada vez mais se observa que Las Casas convenceu-se de que o 

essencial era mudar as formas de pensar e agir da metrópole, bem como era 

esclarecer a opinião pública e logicamente as consciências dos responsáveis do 

governo na própria Espanha. 

Em 1543, Las Casas foi nomeado Bispo de Chiapas, tomou posse em 1545 e 

como bispo da “real cidade de Chiapas” colocou sua reputação episcopal a serviço 

da causa indígena e “abandonou a diocese em face da constante afronta política dos 

poderosos encomendeiros e da recusa de uma junta eclesiástica da região em 

referendar seus entendimentos” (BUENO, 1996, p. 35). 

Como argumenta Hélio Eduardo Lucas (2010), essas etapas na vida de Las 

Casas “não significam rupturas, sim diferenciam pelas insistências, pelas prioridades 

dadas ao que vai aparecendo como mais apropriado ao processo de libertação dos 

índios escravizados e de melhoria de vida das populações exploradas” (LAS 

CASAS, 2010, p. 13). 

O pensamento de Las Casas foi se delineando e aprofundando na medida em 

que polemizaram os opositores dos índios, como isso “debate com os filósofos e 

teólogos de Salamanca, contrapõe-se a muitos religiosos dentro da própria ordem e 

exige que os políticos façam leis para proteger e respeitar os direitos dos habitantes 

da América” (BRUT, 1995, p. 98). 

Durante toda sua vida, Las Casas se mostrou um homem de oração, de 

estudo, um pregador e um escritor incansável. Pelos caminhos da América, levou 

“consigo uma biblioteca ambulante sendo ajudado pelos índios que carregavam de 

bom grado sua papelada e seus calhamaços” (LAS CASAS, 2010, p. 14). 

Las Casas confeccionou na Espanha vastas obras escritas e nesses escritos 

encontram-se marcados pelos contextos da colonização, onde Las Casas tenta 

buscar respostas aos problemas que a colonização provocava (FARIA, 2005). 

Padre Henrique de Moura Faria (2005, p 18) cita as inúmeras obras de Las 

Casas, que eram de cunho jurídico, filosófico, teológico, de cartas e de histórias, 

sendo compostas de 14 volumes: 

i) Vida e Obra; ii) De Único Vocationis Modo (sobre a maneira de atrair todos os 

povos à verdadeira religião); iii) Historia de las Índias (3 tomos); iv) Apologética 



104 
 

Historia (3 tomos); v) Apologia; vi) Os 8 Tratados de Sevilha; vii) De Thesauris (sobre 

os tesouros do Peru); viii) Doce Dudas (Doze Dúvidas); ix) De Regia Potestate (Do 

Poder Real); x) Cartas y Memoriales; xi) Diario del primer y tercer viaje de Cristóbal 

Colón. 

Hélio Eduardo Lucas (LUCAS apud LAS CASAS, 2010, pp.15-20) destaca os 

oitos tratados de Servilha (1552), editados na ocasião em que os debates em 

Valladolid57 lançaram para a opinião publica a questão da legitimidade e da 

qualidade humana da colonização e esses tratados são os únicos escritos de Las 

Casas publicados por ele. 

A) Entre os remédios, o oitavo (rejeição das encomiendas, dos feudos e 

vassalagens dos índios), 17 de agosto de 1552 (nº 5) – o primeiro tratado contém 

uma aplicação prática do empenho de buscar juntar “El hecho y El derecho”58, de ter 

e manifestar o conhecimento da realidade das conquistas, da exploração das terras 

e do tratamento de castigo à população. (LAS CASAS, 2010, p. 15). 

B) Controvérsia entre Las Casas e Sepúlveda, 10 de setembro (nº 2) – Las 

Casas entrega o tratado e manifesta a necessidade de concentrar na questão 

essencial, enfoca a discussão e a solução do problema, que vem a ser a 

legitimidade da colonização. Neste tratado, nota-se como Las Casas define a 

questão, apontando o centro do problema crucial, o doutor Sepúlveda59, que no 

plano da doutrina teológica e jurídica, tem como objeto a questão do descobrimento, 

das relações entre os povos, do fato da dominação dos invasores, dos mais fortes 

sobre os mais fracos, da aprovação ou da recusa de semelhantes situações. (LAS 

CASAS, 2010, p. 17). 

                                            
57 [...] a polêmica de Valladolid resumia-se, basicamente, a duas dúvidas: uma de fato, colocada pela 

seguinte questão: eram os índios tão bárbaros e inferiores ao ponto de ser necessária a guerra para 
tirá-los desse estado? A outra questão era de direito: era justa, em si, a guerra contra os índios como 
meio de propagar o cristianismo na América? (GALMÉS,1991, pp. 185-186). 
 
58

 [...] assim Las Casas proclama que é preciso juntar “el hecho y el derecho”. Traduzido 
materialmente como “unir o feito e o direito”, este seu axioma significa analisar a realidade (El hecho) 
em sua dimensão humana, verificar como estão marchando os processos de conquista, de 
colonização, de utilização da mão de obra, e apreciar sua qualidade ética, jurídica, sua conformidade 
ao direito e ao Evangelho (El derecho). (LAS CASAS, 2010, p. 15). 
 
59

 [...] um povo cristão, civilizado, possuidor de uma autentica ordem jurídica e política, não poderia 
impor guerra a aceitação da fé, da cultura e do direito a povos carentes desses valores e dessas 
grandezas. A gloria da Espanha é que o espanhol Las Casas tenha dito não e tenha consagrado seu 
saber e sua vida para suntentá-lo, na mesma hora em que o grande humanista Juan-Ginès Sepúlvida 
mostrava muito erudição e com competência manejava Aristóteles para amenizar a apologia da 
escravidão dando-a como “natural” e mais conveniente aso “selvagens.” (LAS CASAS, 2010, pp. 17-
18). 



105 
 

C) Sobre os índios escravizados, 12 de setembro (nº 4) – o terceiro tratado foi 

elaborado em obediência ao encargo recebido pelo “cristianíssimo” do Conselho das 

Índias, a quem o próprio Las Casas “importunava” exigindo a libertação dos índios 

escravizados (LAS CASAS, 2010, p. 18). O tratado se aperfeiçou em provar a 

injustiça da escravidão, insistindo sobre o dever das autoridades e mais ainda dos 

bispos de assegurar a liberdade e a eventual libertação de todos os habitantes 

nativos da América. Bem se vê nesse tratado a importância sob o aspecto ético e 

político, e muito particularmente de uma visão social, libertadora da Igreja no 

contexto do descobrimento, da conquista e da colonização. (LAS CASAS, 2010, p. 

18). 

D) Avisos e regras para os confessores, 20 de setembro (nº 6) – o quarto 

tratado tocou sobre o domínio da consciência e do sacramento cristão da 

reconciliação, analisado sob a visão dos sacerdotes confessores. “O sacramento 

não exige apenas bondade individual, mas atinge a pessoa como membro a 

sociedade, como cidadão, reclamando, qual condição indispensável, a busca efetiva 

de retidão da pessoa e da sociedade” (LAS CASAS, 2010, p. 18). 

Las Casas só autorizava absolvição de um dono de escravos se ele, de 

antemão, os libertava diante do cartório notarial. Os adversários do bispo Las Casas 

declaram que ele “destruía a obra da colonização, em rebeldia aos preceitos da 

Coroa.” E em resposta, Las Casas publicou em 1552 seus “avisos aos confessores”, 

sem duvida, a história da cristandade seria bem diferente se tivesse seguido a 

inspiração das “Doze regras” enunciadas e “provadas” por este pequeno e valoroso 

manual do bispo Las Casas (LAS CASAS, 2010, pp. 18-20): 

• Primeira regra: Preliminares jurídicas antes da confissão, em artigo de morte; 

• Segunda regra: Confissão, arrependimento sincero dos pecados e reparação 

pessoal e solidária de todos os danos infligidos aos índios; 

• Terceira regra: Restituições e reparações em caso de haver ou não herdeiros 

dos índios lesados; 

• Quarta regra: Prioridade absoluta das restituições aos injustiçados sobre as 

heranças dos descendentes dos conquistadores que lesaram os índios; 

• Quinta regra: Normas para os penitentes fora de perigo de morte; 

• Sexta regra: Forma de vida justa e austera a impor aos penitentes ricaços que 

lesaram os índios; 

• Sétima regra: Normas para os penitentes povoadores e não conquistadores; 



106 
 

• Oitava regra: Indicações para o penitente, antigo comendeiro, e agora 

empobrecido, vivendo do tributo dos índios; 

• Nona regra: Os índios mantidos ou revendidos como escravos devem ser 

libertos imediatamente; 

• Décima regra: O casal e seus escravos; 

• Décima primeira regra: Os fornecedores de armas para os conquistadores, 

réus por cumplicidade, obrigados à restituição e reparação; 

• Décima segunda regra: Dois propósitos para o futuro. 

 

E) Trinta proposições mui jurídicas, outubro (nº 3) – o quinto tratado ressaltou o 

aspecto do “direito”, destacando a sua dimensão mais doutrinal. Onde leva a 

compreender que o amor pela justiça começa por bem em definir o Direito, para 

buscar praticá-lo e fazê-lo praticar. Nesse tratado, levanta de maneira direta e frontal 

a questão crucial do poder, do direito e de sua inter-relação. “Embora reconhecendo 

o poder papal - resquícios do pensamento medieval ainda forte naquele momento na 

Espanha -, Las Casas afirma também os direitos dos índios que devem ser 

respeitados e defendidos” (JOSAPHAT, 2008, p. 188). 

F) Tratado comprobatório, 8 de janeiro de 1552 (nº 7) – o sexto tratado se 

apresentou como comprobatório do império soberano que os reis de Castela e Leão 

tinham sobre as Índias, “esse tratado ilustra o dado tradicional ou medieval dos reis 

sobre as Índias, onde parte Las Casas em suas posições próprias, levando-o até a 

um novo direito humano e internacional” (JOSAPHAT, 2008, p. 189). 

G) Brevíssima relação da destruição das Índias, novembro de 1552 (nº 1) – o 

sétimo e penúltimo tratado visou primeira e diretamente o “el hecho”, o conjunto dos 

fatos, a realidade da conquista e da colonização, vista e descrita sob ângulo 

humano, na verdade desumano das relações dos ocupantes com a gente e a terra 

ocupadas, exploradas e devastadas. 

H) Principia quaedam (Alguns princípios), outubro de 1552 (nº 8) – o oitavo 

tratado ressaltou o aspecto do “el derecho”, dos princípios normativos a que hão de 

estarem submissos os papas, os reis e demais autoridades e que devem reger a 

presença dos espanhóis nas Índias. “Desenvolve a dimensão mais doutrinal, 

colocando em plena luz a originalidade da oposição de Las Casas, que dá um passo 

ainda maior em sua concepção de direito, da universalização dos direitos humanos e 

o povo como fonte imediata do poder” (JOSAPHAT, 2008, p. 190). 



107 
 

 

Figura 10 – Retrato a óleo de Frei Bartolomeu de Las Casas – Os dominicanos 
na evangelização do novo mundo, Madrid, 1992 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 

O texto redigido em latim está condensado em “quatro princípios”, que são 

explicados através de uma argumentação fechada a partir da visão da ética e do 

poder, estes todos então confirmados pelo Evangelho, assim seguido por frei 

Bartolomeu de Las Casas: 

 
- Direito universal de possuir e dispor das coisas; 
- Direito de jurisdição ou de governo natural e, inviolável, o que significa que 
os espanhóis não têm direito de privar os índios de seus governos e 
autoridades legítimas; 
- Os índios são livres por direito natural; 
- Todo governo deve estar a serviço da comunidade. Tanto o poder civil 

quanto a autoridade religiosa. (FARIA, 2005, pp. 20-21): 

 

Na verdade, o conjunto dos tratados revela em Las Casas o grande doutor da 

liberdade e não se pode deixar de mencionar que a palavra sobre os relatos dos 

massacres e nas denúncias de abuso de poder por parte dos colonizadores foi o 

principal instrumento utilizado pelo frei Las Casas em suas lutas em prol dos índios. 

A partir dos seus escritos criou-se a chamada “legenda negra”, rótulo através 

do qual se propagou por todo o mundo europeu (Figura 11), com “a imagem dos 



108 
 

espanhóis como um povo sanguinário, cruel e corrupto: analfabetos truculentos que 

se lançaram sobre o Novo Mundo como aves de rapina” (BUENO, 1996, p. 11). 

 

Figura 11 – Gravuras produzidas pelo flamengo Theodor de Bry (1528 – 1598), 
inspiradas em passagens da brevíssima 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira. 

 

A respeito dessa fase de Las Casas, Tzevtan Todorov (1988) menciona que: 

 
[...] pedindo uma atitude mais humana em relação aos índios (os religiosos) 
fazem a única coisa possível, e realmente útil; se alguém contribuiu para 
melhorar a situação dos índios esse alguém foi Las Casas; o ódio 
inextinguível que sentiam por ele todos os adversários dos índios, todos os 
defensores da superioridade branca, comprova-o suficientemente. 
(TODOROV, 1988, p. 169). 

 

Como “defensor dos índios”, Las Casas passou a interceder em favor destes 

diante da Coroa e das autoridades espanholas. Com esse intuito, então, foi 

organizado um debate entre dois importantes teólogos espanhóis da época: 

Bartolomeu de Las Casas, “um sacerdote, doutor e cônego de Córdoba, aliado e 

defensor dos ricaços financiadores da melhor parte da colonização” e Juan-Ginés 

Sepúlveda, “também conhecido como Ginés o cordobês, nomeado juiz em 1494 e 

defensor do direito cristão de conquistar militarmente os muçulmanos na Turquia e 

os índios na América”, (JOSAPHAT, 2008, p. 35) 

O debate, tratado como a famosa controvérsia de Valladolid, frei Carlos 

Josaphat (2008) descreve que foi realizada em duas sessões, entre agosto e 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Turquia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Am%C3%A9rica


109 
 

setembro de 1550 e em maio de 1551, “na capela do colégio (dominicano) de São 

Gregório, em Valladolid, onde catorze juízes – dentre eles, teólogos, letrados e 

juristas – integraram a comissão encarregada de avaliar os argumentos dos 

contendores” (JOSAPHAT, 2008, p. 35). 

Naquele evento apresentaram-se as duas teses centrais que marcaram as 

discussões sobre a justiça ou injustiça da colonização. Na primeira delas, 

encontravam-se aqueles que sustentavam que o domínio europeu, fundado na 

autoridade do Papa e do Rei, justificava-se em face da superioridade da civilização 

diante dos valores bárbaros dos índios. Estes, acaso resistissem à dominação 

espanhola, poderiam ser subjugados por intermédio da guerra justa (JOSAPHAT, 

2008). 

De outro lado, situavam-se os pensamentos de teólogos, como de Francisco de 

Vitória [1483/93-1546] e Domingos de Soto [1494-1560] e bem como de ideais 

religiosos dominicanos, como de Montesinos [1489-1540] e Las Casas [1484-1566], 

que amparados no direito natural, entendiam que “não ser correto colocar a 

jurisdição dos colonizadores para além de suas fronteiras” (WOLKMER, 1998, p. 83) 

de maneira que “os indígenas, ainda que gentios, possuíam dignidade e direitos 

humanos. Esses doutrinadores não reconheciam o poder do Papa e a pretensa 

jurisdição universal dos monarcas sobre os infiéis” (WOLKMER, 1998, p. 84). 

Em defesa da primeira tese, Juan- Ginés Sepúlveda reconhecia a desigualdade 

– e não a igualdade – como o estado natural da sociedade humana. Segundo 

Sepúlveda, as relações sociais são marcadas por traços de hierarquia, de forma que 

os senhores sempre mandam nos servos. Da mesma forma ocorre nas relações 

entre os animais e as coisas da natureza, onde, respectivamente, os fortes dominam 

os fracos e as formas perfeitas prevalecem diante das imperfeitas. Daí a conclusão 

de que: 

A esta lei estão submetidos os homens e os animais. Por isso, as feras se 
amansam e sujeitam-se ao império do homem. Por isso, o varão impera 
sobre a mulher, o homem adulto sobre a criança, o pai sobre seus filhos, 
quer dizer, os mais poderosos e mais perfeitos sobre os mais débeis e 
imperfeitos. Isso mesmo se verifica entre os homens; alguns, por natureza, 
são senhores, outros, por natureza, são servos. (WOLKMER, 1998. p 84). 

 

Portanto, para Juan-Ginés Sepúlveda (WOLKMER, 1998) os índios eram povos 

bárbaros – ou seja, que não tinham fé, leis, que sacrificavam e se alimentavam de 



110 
 

vítimas humanas em cultos satânicos – inferiores aos espanhóis, nada mais justo e 

conforme a natureza, que estes fossem dominados. 

Além disso, os conquistadores poderiam recorrer à violência a fim de impor a 

dominação, pois “a conquista era vista como um ato de justiça, capaz de retirar o 

bárbaro da sua barbárie, oferecendo-lhe todas as benesses da vida civilizada” 

(WOLKMER, 2007, p. 97). 

O seguinte trecho sintetiza os argumentos de Juan-Ginés Sepúlveda: 

 
É justo e útil que [os índios] sejam servos, e vemos que isso é sancionado 
pela própria lei divina, pois está escrito no livro dos provérbios: ‘o tolo 
servirá aos sábios’. Assim são as nações bárbaras e desumanas, estranhas 
à vida civil e aos costumes pacíficos. E sempre será justo e de acordo com 
o direito natural que essas pessoas sejam submetidas ao império de 
príncipes e de nações mais cultivadas e humanas, de modo que graças à 
virtude dos últimos e à prudência de suas leis, eles abandonam a barbárie e 
se adaptam a uma vida mais humana e ao culto da virtude. E se recusam 
esse império, é permissível impô-lo por meio das armas e tal guerra será 
justa, assim como declara o direito natural [...]. Concluindo: é justo, normal e 
de acordo com a lei natural que todos os homens probos, inteligentes, 
virtuosos e humanos dominem todos os que não possuem essas virtudes. 
(WOLKMER, 1998. pp. 85-86). 

 

Contrapondo-se aos argumentos de Sepúlveda, Las Casas, em seu primeiro 

pronunciamento, falou durante cinco dias. Isso demonstrou a densidade das teses 

do frade dominicano, sua intensa preparação para o debate e a importância dada ao 

evento que “foi um debate disposto não só a convencer o tribunal, mas para arrasar 

seu contendor” (WOLKMER, 1998, p. 88). 

Vale à pena ponderar que na “Brevíssima relação da destruição das Índias”, 

um dos oitos tratados de Sevilha (LAS CASAS, 1996), de enorme força retórica, 

ajudou a criar e sustentar a onda de indignação europeia contra a violência dos 

conquistadores/colonizadores espanhóis, assim como a sua responsabilização pela 

destruição de grande parte das populações e das culturas nativas no Novo Mundo. 

Também sobre o debate de Las Casas com Sepúlveda, Tzevtan Todorov 

(1988) descreveu que Las Casas apresentou teses mais radicais em Valladolid no 

ano de 1550 e “a atitude de Las Casas em relação aos índios, o amor que sente por 

eles, não são os mesmos antes e depois dessa data” (TODOROV, 1988, pp. 186-

187). 

Todorov (1988) salienta que entre as teses estava o chamado perspectivismo: 

“cada um adora Deus à sua maneira, da forma que pode. E oferecer a vida, o que há 



111 
 

de mais precioso, tal como fazem os índios em relação aos seus deuses, é a maior 

prova de amor que se pode dar a Ele” (TODOROV, 1988, p. 189). 

Partindo desse pressuposto, Las Casas apontou a necessidade de “reconhecer 

as diferenças” e, aliado a isso, a dignidade dos índios. Estes não podiam ser 

subjugados contra a sua vontade, uma vez que não eram súditos da Igreja e, muito 

menos, do Rei espanhol. Eram, na verdade, “súditos em potencial”, que poderiam 

um dia “consentir” no “domínio espanhol e acatar a fé católica”. Enquanto isso não 

ocorresse, qualquer guerra contra os ameríndios seria injusta (TODOROV, 1988, p. 

190). 

Las Casas, seguindo a perspectiva mencionada, desconstruiu a argumentação 

de Sepúlveda de que os índios eram povos “bárbaros” (WOLKMER, 2007). 

Todorov (1988, p. 189) descreve que Las Casas para tanto, relativizou o 

conceito, demonstrando que, sob a ótica dos ameríndios, os espanhóis também 

eram bárbaros, na medida em que falavam uma língua ininteligível e, o que é pior, 

cometiam atrocidades e crueldades de toda espécie contra os habitantes do Novo 

Mundo. 

Acrescentou Las Casas (TODOROV, 1988) que foram tais atrocidades: 

 
[...] que puseram a organização social dos indígenas em desordem, sendo 
um equívoco apontar que, desde sempre, conforme sua natureza, os índios 
viveriam nesse estado [...] Deste modo, estas gentes das Índias, que nós 
estimamos como bárbaros, consideram-nos, também, como bárbaros, pois 
não nos entendem e lhes somos estranhos. [...] podemos afirmar que eles, 
com reta razão, por ver em nós outros costumes, estimam-nos não apenas 
como bárbaros da segunda espécie, que quer dizer estranhos, senão da 
primeira, isto é, ferocíssimos, duríssimos, aspérrimos e abomináveis. 
(TODOROV, 1988, pp. 191-192). 

 

Las Casas continuou a rebatendo o argumento de que os índios seriam 

bárbaros porque sacrificavam e se alimentavam de vítimas em cultos satânicos. Em 

primeiro lugar, reconheceu que, em si mesmos, os sacrifícios humanos são 

condenáveis, mas não decorre daí nenhum direito dos espanhóis – que, aliás, 

podemos acrescentar, na Europa queimavam homens e mulheres nas fogueiras da 

Inquisição – em “declarar guerra àqueles que os praticam: o remédio corre então o 

risco de ser pior que o mal” (TODOROV, 1988, p. 192). 

Las Casas ressaltou, segundo Tzevtan Todorov (1988) que “os sacrifícios não 

são estranhos à tradição cristã, como demonstram os casos de Abraão e Isaac e, 

especialmente, de Jesus Cristo” (TODOROV, 1988, p. 193) e que “nas guerras 



112 
 

justas foram mortos muito mais índios pelos espanhóis do que teriam morrido nos 

sacrifícios aos deuses indígenas” (TODOROV, 1988, p. 194). Por fim, além de 

razões históricas, argumentou Las Casas que “o sacrifício humano é aceitável na 

medida em que cada um adora Deus à sua maneira – mesmo que não seja o 

verdadeiro Deus. Dar a vida por Ele é o que há de mais precioso e intenso na 

devoção, de forma que o sacrifício teria origem na lei natural” (TODOROV, 1988, p. 

195). 

Nessa questão, ressalta Las Casas: 

 
As nações que ofereciam sacrifícios humanos a seus deuses mostravam 
assim [...] a alta ideia que tinham da excelência da divindade, do valor dos 
deuses, o quanto era nobre, e grande sua veneração pela divindade. 
Demonstraram, consequentemente, que possuíam, mais do que as outras 
nações, a reflexão natural, a retidão da palavra e o julgamento da razão [...]. 
E em religiosidade superaram todas as outras nações, pois são as nações 
mais religiosas do mundo que, para o bem de seus povos, oferecem em 
sacrifício seus próprios filhos. (TODOROV, 1988, pp. 193-194). 

 

O caráter relativo do conceito de bárbaro, a impossibilidade de uma guerra 

justa, as limitações ao poder da Igreja e ao poder real, que somente podem se 

legitimar pelo consentimento dos súditos, bem como a necessidade de respeitar os 

costumes indígenas, mesmo que contrariassem dogmas cristãos, revelou o traço 

emancipatório e radical do discurso de Las Casas. Então os debates de Valladolid 

não culminaram numa decisão formal em favor de uma das partes, pois “os teólogos 

que os presidiram, Domingo de Soto, Melchor Cano e Bartolomeu de Carranza, 

julgaram-se impotentes para proferir um veredicto definitivo” (TODOROV, 1988, p. 

195). 

O debate entre Sepúlveda e Las Casas, é certo, que envolve questões que 

atravessam toda a modernidade. De um lado, o etnocentrismo, a imposição de 

verdades universais e a intolerância diante dos valores do outro, tal como enunciado 

pelo primeiro autor. De outro, a defesa intransigente, por parte de Las Casas, da 

autodeterminação dos povos e do respeito à diversidade.  

Sem hesitar, pode-se reconhecer que daquele confronto de ideias e práticas 

sociais, ocorrido em meados do século XVI, ainda hoje, restam pendentes. Mais que 

isso, as críticas e denúncias de Bartolomeu de Las Casas revelam, com clareza, o 

“nascimento de uma sociedade corroída em seus próprios fundamentos, 

desequilibrada, perpetuamente condenada à injustiça” (BRUT, 1995, p. 58). 



113 
 

É importante ressaltar também que Las Casas, ao longo da vida, adotou uma 

postura “assimilacionista”, ou seja, defensor da corrente que preconizava a 

assimilação de culturas periféricas pelas culturas dominantes, no sentido de que não 

se opunha à colonização em si, mas apenas aos métodos violentos utilizados. 

Lorenzo Galmés (1991) descreve que Las Casas desejava tão somente à 

substituição da conquista violenta, “realizada por meio dos assassinatos e da 

matança generalizada”, por outra forma mais humana e, por conseguinte, mais 

eficaz na conversão dos índios à fé cristã. Daí, por exemplo, as experiências de Las 

Casas em torno das reduções indígenas, “experiências de colonização pacífica” 

(GALMÉS, 1991, pp. 89-97). 

Mas é importante insistir sobre o aspecto positivo e criativo do pioneirismo de 

Las Casas, que no período que vai de sua conversão até sua entrada na Ordem 

Dominicana em 1522, o jovem Las Casas pôs a buscar um modelo de colonização 

justa e humana. (LAS CASAS, 2005, p. 10). 

 

3.2.1 A coerência e evolução de Las Casas – 1552: em defesa dos índios 

 

O ponto mais forte das atividades de Las Casas e de seus escritos polêmicos é 

sem dúvida a denúncia das injustiças e violências praticadas pelos conquistadores 

espanhóis. Para muitos historiadores como Eduardo Bueno (1996) e Tzevtan 

Todorov (1988) ficou escondida a dimensão principal do pensamento e da ação de 

um homem empenhado de maneira construtiva em elaborar e tentar realizar projetos 

de justiça social. Ora, Las Casas estava enraizado no “principio de realidade”. 

Las Casas, em seus escritos criticava todos aqueles que falavam da América e 

dos seus problemas sem ter um conhecimento direto, fundado na experiência ou na 

informação de quem viveu em contato com as coisas e os habitantes do continente 

americano, mais precisamente com os indígenas da ilha Espanhola. 

Os textos de Las Casas com certeza são testemunhos preciosos do 

pensamento e da atitude do grande lutador em sua “fase de plenitude” que veio a 

ser nos últimos anos de sua vida. Assim de maneira extremamente coerente, Las 

Casas conseguiu chegar ao ponto mais alto, sempre conduzido pela norma, pela 

legalidade dos homens e seguiu como inspiração a norma interior de sua existência 

e de seu modo de agir. 



114 
 

Com os oitos tratados de Sevilha de 1552 (LAS CASAS, 2010) fica notório que 

Las Casas teve o olhar voltado para analisar a realidade da história que estava 

acontecendo, no qual se chama de “el hecho” e salientou em discernir os princípios 

e as exigências do direito, chamado “el derecho”. Fica óbvio que Las Casas 

pretendia praticar e gritar em bom tom a todos os companheiros ou adversários 

encontrados em sua grandiosa caminhada, que algo precisava mudar. 

Las Casas ao escrever o terceiro tratado sobre os índios escravizados se 

estrutura com muita nitidez sob a forma de uma conclusão a provar, à maneira 

escolástica, que no plano da consciência moral, no domínio da lei e dos 

comportamentos jurídicos e políticos, que depois da vida, “a liberdade é a coisa mais 

preciosa e estimável, por isso é a causa a que se deve dar entre todas as 

prioridades” (LAS CASAS, 2010, p. 218). 

 
Mostrando que todas as compras e vendas de índios eram ilegítimas e 
injustas, sendo marcadas, por um vício original, de usurpação da liberdade 
das vitimas, o que já ocorria mesmo entre os índios, pervertidos pelo trafico 
dos conquistadores. Atrás dessas práticas ilícitas e criminosas, Las Casas 
vislumbra e denuncia os doutrinadores, seus adversários ferrenhos como 
Sepúlveda, os quais lhe parecem mais culpados por serem a causa 
intelectual desses desmandos. Pelos Tratados de Las Casas se delineia um 
projeto ético acompanhado de um processo jurídico, o todo visando 
implantar no contexto da colonização uma nova compreensão, uma nova 
visão de consciência e um despertar de responsabilidades, levando a um 
conjunto ordenado de medidas para descartar a escravidão e assegurar a 
liberdade dos índios, isto é, dos povos da América. (LAS CASAS, 2010, p. 
220). 

 

Las Casas vai mais longe ao refletir que os infiéis, bem como os fiéis são 

animais racionais e “é coisa natural viver em companhia de outros, de ter 

sociedades, reinos, aldeias e cidades e, por conseguinte ter governadores e reis”. E 

sendo que a razão e prova disto é porque o direito natural é comum a todos os 

homens do mundo, e entre toas as gentes em maior ou menor grau. (LAS CASAS, 

2010, p. 408). 

Las Casas morreu aos oitenta e dois anos de idade, em 1566, deixando a 

marca da “unidade” de sua vida, e da sua obra. Nas palavras de Antônio Carlos 

Wolkmer (1998), Las Casas “transcende a historicidade de seu tempo, tornando-se o 

paladino de uma ética libertária não só de base indígena, mas de dimensão 

adequada a todos os povos oprimidos da América” (WOLKMER, 1998, p. 85). 

Não há contradição alguma, nesse sentido, em dizer que a época das luzes foi 

marcada por muito mais trevas do que qualquer período anterior da história humana 



115 
 

e a combinação entre mercantilismo e religião (capitalismo e fundamentalismo) 

tornaram-se numa das características fundantes da conquista espanhola. Em nome 

de Deus e do ouro, foram cometidas atrocidades inimagináveis, sendo mortos mais 

de 50 milhões de seres humanos (RIBEIRO, 2009). E “temos de reconhecer que o 

aniquilamento – embora não da raça indígena – de sua cultura representou para a 

Humanidade uma perda imensa e irreparável” (HOFFNER, 1973, p. 136). 

Na atualidade, depara-se com uma situação similar, em especial com os 

ameríndios “Botocudos”, hoje etinia “KrenaK” ou “Borun”. Onde a perda de 

referenciais éticos, morais ou jurídicos desses povos chegaram a tal ponto que o 

discurso imperialista oficial sequer se preocupa em defender a veracidade das 

justificativas utilizadas para seus atos. 

Emerge, nesse contexto, o antigo e obstinado discurso da “negação do outro” e 

do “desrespeito à diversidade”. E como no tempo de Las Casas, em nome de Deus 

e da “liberdade territórios nacionais” são invadidas suas terras, povos indígenas 

ainda são subjugados e pessoas de varias etnias indígenas são assassinadas. 

Tem razão o romancista português, José Saramago (2001), quando afirma que: 

 
[...] de algo sempre haveremos de morrer, mas já se perdeu a conta aos 
seres humanos mortos das piores maneiras que seres humanos foram 
capazes de inventar. Uma delas, a mais criminosa, a mais absurda, a que 
mais ofende a simples razão, é aquela que, desde o princípio dos tempos e 
das civilizações, tem mandado matar em nome de Deus. (SARAMAGO, 
2001, p. 41). 

 
Figura 12 - Reconstrução de uma aldeia Taíno dos tempos de Las Casas da 

Cuba contemporânea 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 



116 
 

Bartolomeu de Las Casas formulou a crítica mais contundente do colonialismo 

dos conquistadores, e pregou incansavelmente a compaixão pelos indígenas, e 

inclusive o dever de reparação aos mesmos. Rechaçou como ilegítimas a 

dominação dos povos e a guerra, inteiramente ilegítimas. 

Fica evidente de que num tempo em que as ordens de Deus se confundiam 

com os ditames do mercado, e no qual a resignação é colocada como única 

alternativa, parece importante resgatar os ensinamentos de Las Casas. A coragem 

de quem abandonou a acomodação de uma vida com muitas posses e escravos, 

para se dedicar, até seus últimos dias, à concretização da utopia de uma sociedade 

mais justa e plural, em defesa não só dos indígenas Taínos, (Figuras 9 e 12), mas a 

defesa dos direitos de todos os indígenas como povos, utilizando para isso o recurso 

das palavras e dos discursos críticos como principal arma e que sem dúvida é algo 

que hoje se falta. 

 

3.3 Frei Francisco de Vitoria: uma visão sobre os direitos dos índios 

 

Francisco de Vitoria nasceu na cidade de Vitória, capital da província de 

Alava, em Biscaia – Espanha, provavelmente entre 1483 e 1486, de acordo com 

Vicente Beltrán de Heredia (1939, p. 9) e Luis G. Alonso de Getino (1930, pp. 9 e 

14), ou para Teófilo Urdanoz (VITORIA, 1975, pp. 3 e 5) entre 1492 e 1493. 

Aos treze anos Vitoria vestiu o hábito no Convento dominicano de São Paulo 

na cidade de Burgos, ambiente que lhe propiciaria sólidos conhecimentos 

intelectuais. Encaminhado por seus superiores a Paris, ele chegou à capital francesa 

entre 1509 e 1510, onde estudou no Colégio de Santiago, agregado a Sorbonne 

(VITORIA, 1975). 

Posteriormente, Francisco de Vitoria ingressa na Ordem Religiosa dos Frades 

Pregadores, em princípios do século XVI. Estudou Teologia na renomada 

universidade francesa Sorbonne, a fim de ganhar o título de “magistério em 

Teologia”; após seus estudos em Paris, retorna para a Espanha onde se torna 

professor em Valladolid e em Salamanca, na Universidade de Salamanca, que foi o 

grande impulsionador da escolástica na Espanha e fundador da Escola Moderna do 

Direito das Gentes (GETINO, 1930). 



117 
 

Enfatiza Teófilo Urdanoz (1975, p. 23) que Vitoria se destacava, sobretudo, 

por um talento insuperável para ensinar. E acima de tudo, Francisco de Vitoria 

estava voltado para a solução dos problemas do seu tempo. 

 
Francisco de Vitoria, o grande teólogo espanhol, fundador do direito 
internacional, nasceu por volta de 1486 na capital da província de Alava, 
que teve o apelido que levou à celebridade, e morreu em 11 de agosto de 
1546. Professor sábio da Universidade de Salamanca, restauradora da 
teologia em Espanha, o seu papel é único na história da cultura, sendo a 
sua notável e avançada concepção jurídica do direito das nações o 
precursor de toda a legislação moderna. Austera e disciplinada, reunidos 
em torno dele um grande número de discípulos devotados que 
ardentemente abraçaram o renovador soprar o pai Vitoria trouxe para as 
Universidades aprendidas e extravasando os claustros alcançou o mesmo 
tribunal onde o imperador fez consultas frequentes, tendo recomendado 
aqueles referentes à conquista e evangelização das índias, bem como à 
direita que correspondia aos reis para tomar as terras descobertas e as 
lutas que mantinham com os indígenas que se opunham ao seu domínio. 
Procurou resolver os conflitos e as preocupações das almas nobres da 
época espirituais, em seguida, veio à notícia frequente dos abusos 
cometidos por alguns capitães e governadores, o que desagradou o 
imperador, que ainda exigia moderação e justiça, viu suas ordens 
enfraquecidas por a imensa distância. Assim as coisas, no final do ano 1538 
ou inícios de 1539, Francisco de Vitoria pronunciaram suas famosas 
relections sobre os índios que publicam colecção austral. Inspirado pelos 
mais altos sentimentos de fraternidade humana, Relecciones mais índios 
tem sido considerada a "Magna Carta" da liberdade dos nativos, sendo 
elucidadas as d.erechos inerentes os nativos do Novo Mundo e as 
obrigações devem os descobridores se comprometem. O Relecciones sobre 
os índios, que teve a aquiescência do imperador, assumida ou na generosa 
lição cristã que dura ao longo dos séculos, levantando figura mais universal 
de Francisco de Vitoria, o precursor e fundador do direito internacional. 
(VITORIA, 1975, p. 3, tradução nossa)

60
. 

 

                                            
60

 Francisco de Vitoria, el gran teólogo español, fundador del Derecho internacional, nació hacia 1486 
en la capital de La provincia de Alava, de la que tomó el sobrenombre que ha llevado a la celebridad, 
y murió el 11 de agosto de 1546. Sabio catedrático de la Universidad de Salamanca, restaurador de 
la Teología en España, su papel es único en la historia de la cultura, siendo su notable y avanzada 
concepción jurídica del Derecho de gentes la base precursora de toda la legislación moderna. Austero 
y disciplinado, congregó en torno suyo un gran número de discípulos devotos que acogieron 
ardientemente el soplo renovador que el padre Vitoria traía a la docta Universidad y que extravasando 
los claustros llegaba a la misma Corte desde donde el emperador le hacía frecuentes consultas, 
habiéndole recomendado las referentes a la conquista y evangelización d e las Indias, así como sobre 
El derecho que correspondía a los reyes de apoderarse de las tierras descubiertas y las luchas que 
sostenían con los naturales que se oponían a su dominio. Se buscaba resolver los conflictos 
espirituales y las preocupaciones de lãs almas nobles de la época, pues llegaban frecuente s noticias 
de los abusos que cometían algunos capitanes y gobernadores, cosa que desagradaba al emperador, 
que aunque exigía moderación y justicia, veía sus órdenes debilitadas por la inmensa lejanía. Así las 
cosas, a fines del año 1538 o comienzos de 1539, Francisco de Vitoria pronuncio su famosa 
relecciones sobre los indios que publica colección austral. Inspirada en los más altos sentimientos de 
fraternidad humana, la relecciones sobre los indios ha sido considerada como la "Carta Magna" de la 
libertad de los nativos, quedando dilucidados los d.erechos inherentes a los naturales del Nuevo 
Mundo y las obligaciones a que debían comprometerse los descubridores. La relecciones sobre los 
indios, que contó con la aquiescencia del emperador, supuso u na generosa lección cristiana que 
perdura a través de los siglos, elevando más la figura universal de Francisco de Vitoria, el precursor y 
fundador del Derecho internacional. (VITORIA, 1975, p. 3). 



118 
 

Como descreve Urdanoz (VITORIA, 1975), Vitoria publicou em vida apenas 

os quatros prólogos, “elaborados ainda jovem, para a edição da Secunda Secundae 

da Summa Theologiae, para os sermões de Covarrubias e para as obras de Santo 

Antônio e Berchorio” (VITORIA, 1975, p. 77). 

Os títulos e a ordem nas relectiones de Vitoria são os seguintes: Relectiones 

De silentii obligatione; De potestate civili; De homicidio; De matrimonio; De potestate 

Ecclesiae prior; De potestate Ecclesiae posterior; De potestate Papae e Concilii; De 

augmento Charitatis; De eo ad quod tenetur veniens ad usum rationis; De simonía; 

De temperantia; De indis prior; De indis posterior, sive de jure belli hispanorum in 

barbaras, y De magia. E as que mais interessam são as referindo-se aos índios e à 

lei da guerra (relecciones sobre los indios y el derecho de guerra), que constituem o 

título máximo de Vitória para a admiração da posteridade. 

Aliás, de acordo com Getino (1930), “havia um veto do Imperador Carlos V às 

relectiones de Vitória, de modo que este houve por bem não publicá-las em vida” 

(GETINO, 1930, p. 160). 

Ramon Hernández (1987) considera que Vitoria chegou “a manifestar a 

intenção de publicar a sua obra para ajudar os estudantes, mas foi impedido, pelas 

enfermidades, pelos eventuais problemas financeiros da Universidade” 

(HERNÁNDEZ, 1987, pp. 65-66). 

Cabem citar, a mero título de exemplo, pronunciamentos sobre a relevância 

de Vitoria: 

Sendo muitos e muito grandes seus méritos, o principal é o de ter 
restaurado o Direito Internacional, antecipando-se nisto de tal modo a seu 
tempo que, depois de quatro séculos, foram adotadas suas doutrinas por 
muitos tratadistas modernos. De suas famosas “Relectiones”, as que fazem 
época nos anais da ciência espanhola são as intituladas “Sobre os índios”, 
que tratam do aspecto jurídico das relações espanholas com os índios, e o 
“Direito da Guerra”, estudo dos princípios jurídicos internacionais 
(DICCIONARIO ENCICLOPÉDICO ESPASA, 1996, p. 657, tradução 
nossa)

61
. 

 

A “descoberta” da América pelos espanhóis fez com que as relações entre os 

povos ameríndios tornassem problemáticas, dada à divergência cultural e o animo 

dominador e aculturador eurocentrista, fazendo com que “o pensamento vitoriano se 

                                            
61

 Con ser muchos y muy grandes sus méritos, el principal es el de haber restaurado el Derecho 
Internacional, anticipándose en esto de tal modo a su tiempo que, después de cuatro siglos, han sido 
adoptadas sus doctrinas por muchos tratadistas modernos. De sus famosas ‘Relectiones’, las que 
forman época en los anales de la ciencia española son los titulados ‘Sobre los Indios’, que trata del 
aspecto jurídico de las relaciones españolas con los indios, y el ‘Derecho de la Guerra’, estudio de los 
principios jurídicos internacionales. (DICCIONARIO ENCICLOPÉDICO ESPASA, 1996, p. 657). 



119 
 

mostrasse sensibilizado com os índios recentemente descobertos” (KUNTZ, 2006, p. 

85). 

Vitoria, da cátedra de Salamanca, voltou a sua atenção para o problema dos 

índios recém-descobertos, abrindo uma perspectiva investigativa que iria se 

confrontar de uma forma ou de outra, com “os interesses do Papa, dos Reis 

espanhóis e da sua Espanha” (KUNTZ, 2006, p. 95). 

Mas nas palavras de Ramon Hernández (1987) Francisco de Vitoria estava a 

favor do homem, do “orbe” como um todo, “da república universal, cuja relação a ser 

destacada, acima dos Estados soberanos tomada isoladamente, era de natureza 

jurídica - ius gentium - como direito universal, natural, positivo e, dessa feita, efetivo” 

(HERNÁNDEZ, 1987, p. 93). 

Em outras palavras, Vitoria, pela primeira vez, delineou, em um caso 

concreto, o conceito do justo subjetivo em matéria de direitos humanos, discutindo o 

que é devido aos seres humanos, ou seja, se os seres humanos têm direitos para 

além do fato de pertencerem a uma comunidade política particular. 

Francisco de Vitoria observou, tendo em vista o pensamento inabalável e 

cristão, fundamentado no direito natural62, que os índios eram povos independentes, 

não tendo qualquer relação de sujeição para com os colonizadores. 

 
O Direito Natural não é algo imutável, já que se, de fato, é natural, tem de 
fazer parte da mutabilidade e da contingência da própria realidade. Estamos 
diante de um erro histórico quando atribuímos à Escola Clássica do Direito 
Natural um conceito imutável do mesmo. No exemplo clássico do próprio 
Aristóteles e de São Tomás de Aquino, se eu tenho em depósito uma arma, 
é de direito natural que a devolva; porém, se, ao devolvê-la, percebo que o 
depositante ficou louco ou que quer utilizá-la para cometer um crime, 
também é de Direito natural que não devolva a arma. É precisamente nesse 
entrosamento entre o imutável e o mutável do Direito Natural que nasce o 
direito positivo, sendo o laço de inserção do contingente e variável no 
racional imutável da natureza humana. (RUIZ, 2002, p. 69). 

 

                                            
62

 O Direito Natural não é um Direito Moral, mas verdadeiro Direito, ou seja, aquilo que é justo ou 
aquilo que é de cada um e que será distribuído pelo juiz: suum cuique tribuere, de acordo com o 
próprio ser das coisas. Aristóteles, em seu clássico exemplo, é de direito natural, que se eu tomei 
emprestado de alguém uma quantia determinada, devolva também essa quantia, porque é de 
natureza do empréstimo devolver o que foi emprestado. O Direito Natural tem vigência per se, 
independentemente do consentimento dos homens ou da redução aos termos da lei positiva, de tal 
maneira que tanto o Direito Natural quanto o Direito Positivo estão no mesmo plano de validez e 
eficácia, ou melhor, é o critério do justo natural o que determina se uma lei positiva é lei justa ou não 
– lei conforme o direito ou não. Isto se exemplifica melhor no próprio texto de Vitória, De Indis, cujo 
teor é o seguinte: uma lei que proíba os espanhóis de entrarem em contato com os índios (o direito 
de sociabilidade e comércio) é uma lei desumana e irracional e, por conseqüência, não tem força de 
lei, porque não é de Direito. (RUIZ, 2002, pp. 70-71). 



120 
 

Vitoria, aprofundando a racionalidade, ao recorrer ao “ius gentium” e ao direito 

natural, acabou por abrir caminho para certa positivação do direito natural. Para ele, 

o “ direito das gentes, que é direito natural [ius naturale] deriva do direito natural: ‘o 

que a razão natural constituiu [estabeleceu] entre todas as gentes se chama de 

direito das gentes’ (Institut. de jure naturali gentium)” (VITORIA, 2016, p. 55). 

Desse modo, o direito das gentes constitui-se em alicerce da sua obra, na 

qual o conceito de liberdade, nascido na razão dos homens livres, portanto 

racionais, conjuntamente com o de vida social e civil, estrutura a ideia de uma 

comunidade universal assente na razão, em vez de valer-se do recurso da crença 

religiosa, definidor da ideologia da época. 

O direito natural é para Francisco de Vitoria um direito comum a todos, 

racional, consensual, um direito de toda a comunidade universal. Vitoria desenvolve 

a questão mostrando como a comunidade política passa a se apresentar como 

sujeito do “ius gentium”, como alicerce do entendimento das relações entre os povos 

na perspectiva de uma comunidade universal fundada no direito e na justiça um 

verdadeiro “ius gentium” positivo, uma nova forma jurídica, aumentando, assim, o 

entendimento do “ius gentium”, uma vez que o homem, para ele, não só é livre e 

social, mas fundamentalmente um ser racional. (RUIZ, 2002). 

Para Francisco de Vitoria, o “ius gentium” estava ligado ao conceito de “orbis”, 

ou seja, “o direito específico da comunidade humana é caracterizado pela 

sociabilidade e pela comunicabilidade, pois os homens são dotados de razão e de 

liberdade, resultando na autoridade da totius orbis (comunidade internacional)” 

(VITORIA, 2016, p. 59). Daí decorre o direito das gentes, fruto de um tempo de 

descobrimento de novas terras e povos. 

Com bem destaca Antônio Augusto Cançado Trindade (2016): 

 
Na concepção de Vitoria, o direito das gentes regula uma comunidade 
internacional constituída de seres humanos organizados socialmente em 
Estados e coextensiva com a própria humanidade; a reparação das 
violações dos direitos humanos reflete uma necessidade internacional 
atendida pelo direito das gentes (cf. infra), com os mesmos princípios de 
justiça aplicando-se tanto aos Estados como aos indivíduos ou povos que 
os formam. No século XVI, Francisco de Vitoria concebeu o jus gentium de 
seus dias como o que regia as relações entre todos os povos (inclusive os 
indígenas do “Novo Mundo”), ademais dos indivíduos, em condições de 
independência e igualdade jurídica, consoante uma visão verdadeiramente 
universalista (totus orbis) e humanista. Em um mundo marcado pela 
diversificação (dos povos e culturas) e pelo pluralismo (de ideias e 
cosmovisões), este novo jus gentium assegurava a unidade da societas 
gentium. (TRINDADE apud VITORIA, 2016, p. 20). 



121 
 

Vitoria (1975) destacava que “os índios não eram escravos por natureza, mas 

livres e senhores de seus domínios, assim bem caracterizados antes da chegada 

dos espanhóis” (VITORIA, 1975, p. 667). Os índios eram legítimos senhores dos 

seus domínios, tanto quanto os espanhóis eram das suas terras, de forma que 

“Vitoria estabelecia princípio filosófico e jurídico de enorme transcendência para o 

Direito, o de que ambos os povos era iguais pelo fato de terem a mesma natureza 

humana” (VITORIA, 1975, p. 668). E os espanhóis, por conseguinte, usurparam as 

terras dos índios. 

Vale a pena registrar que os habitantes da América recém-descoberta foram 

elevados, na visão de Vitoria, ao patamar de povos capazes de se organizarem 

politicamente em Estados, reclamando um tratamento igual, aceitando a 

especificidade do outro e não admitindo a sua redução à condição de simples infiéis 

(GETINO, 1930). 

Tratava-se, assim, de uma concepção realista, fruto da experiência do 

descobrimento de novas terras e povos, visto sob o prisma de um racionalismo 

consequente. 

Cabe pôr em evidência a extrema coragem de Vitoria ao expor e defender um 

sistema jurídico assentado sobre a moral e a ética, e também prático e adaptado a 

uma realidade que emergia que tinha que ser repensada em função da liberdade do 

homem. 

Vitoria produziu suas magistrais lições num tempo histórico marcado pela 

intolerância, contrariando e não aceitando o poder do seu tempo, “do papa, as 

pretensões da Coroa espanhola os poderosos da época – todos aqueles que só 

tinham a ganhar em bens e honra com a conquista – e os princípios orientadores 

que justificavam o poder” (KUNTZ, 2006, p. 97). 

Numa época em que a atividade intelectual era alvo de desconfiança, Vitoria 

propôs uma verdadeira releitura dos textos bíblicos, do direito natural, do direito das 

gentes, de forma sistemática e alicerçados na racionalidade. 

Fernando Augusto Albuquerque Mourão (2016) aborda esse acontecimento: 

 
Já demos ênfase ao uso do critério da razoabilidade em Vitoria, um tema 
central na obra de John Rawls, um dos grandes mestres da Filosofia do 
Direito de nosso tempo, como critério de ação, da aplicação de princípios 
legais e legítimos. É preciso entender as circunstâncias próprias ao tempo 
histórico em que Vitoria viveu e lecionou: ao opor-se com veemência ao 
poder temporal do papa e aos interesses imediatos da Coroa e dos 
poderosos, procurava ser também prudente e realista. Vitoria separa o 



122 
 

mundo da fé do mundo político. Baseia a moral e a ética, ora nas sagradas 
escrituras, ora no ensinamento dos filósofos, e menos nos exegetas, nos 
comentaristas atrelados ao objetivo de defender os interesses terrenos dos 
senhores. (MOURÃO apud VITORIA, 2016, p. 68). 

 

José Reinaldo Lima Lopes (2008) esclarece que Francisco de Vitoria 

sustentou o direito de liberdade dos índios e “delimitou marcos teóricos para a 

guerra justa, fato este imprescindível para que fosse rotulado como um dos 

fundadores do direito internacional” (LOPES, 2008, p. 165). 

Assim, Francisco de Vitoria é considerado um dos fundadores do Direito 

Internacional, “partindo da ideia de que a sociedade internacional é orgânica e 

solidária, levando a crer na concepção de que os Estados têm soberania limitada” 

(SOUZA, MENDES e VIEIRA FILHO, 2010, p. 71). 

De fato, de sensibilidade além do seu tempo, Vitória, apesar do processo de 

exploração, escravidão e destruição dos povos originários, defendeu que os índios 

eram tal qual como qualquer outro ser, livres e iguais, merecendo respeito enquanto 

“sujeitos de direito”. 

Rafael Ruiz (2002) destaca que: 

 
A evolução da legislação indígena castelhama no século XVI, depois de 
vários anos de crise moral com a descoberta e a forma pela qual a 
conquista estava se processando, Vitoria veio a elaborar a primeira carta 
constitucional dos índios americanos, baseando-se em princípios de direito 
natural e das gentes, cujo fundamento estava assentado sobre a dignidade 
da pessoa humana. (RUIZ, 2002, p. 72). 

 

Luiz Henrique Cascelli de Azevedo (2008) descreve que na carta 

constitucional dos índios americanos elaborada por Francisco de Vitoria, baseou-se 

em princípios de direito natural e das gentes, cujo fundamento estava assentado 

sobre a dignidade da pessoa humana. 

É importante destacar que seriam cinco os princípios constitucionais, segundo 

Azevedo (2008), descreve como: 

 
a) Em primeiro lugar, “índios e espanhóis são fundamentalmente iguais 
enquanto homens”; 
 
b) Em segundo lugar, “são igualmente solidários e livres – o atraso dos 
índios se deve à falta de educação e aos seus bárbaros costumes”; 
 
c) Em terceiro lugar, “os índios são verdadeiro donos de seus bens, da 
mesma maneira que os cristãos, e não podem ser despossuídos dos 
mesmos em razão de sua cultura”; 
 



123 
 

d) Em quarto lugar, “os índios poderiam ser confiados à tutela e proteção 
dos espanhóis enquanto estivessem em situação de subdesenvolvimento”; 
 
e) Em quinto lugar, “o consentimento mútuo e a eleição livre dos índios 
constituía o título prioritário da intervenção e de governo”. (AZEVEDO, 
2008, p. 196) 

 

Das ideias de Vitória, como essencial e de repercussão ainda hoje nas 

instituições nacionais e internacionais, têm-se o destaque e a luta pela igualdade 

dos povos, integrando isso ao gênero humano. Em que pese o contexto de aparente 

contradição na relação envolvendo os índios e os espanhóis, é inegável que Vitória 

lançou as bases para um mínimo ético nas relações. 

Porém, mesmo quando reconhecidos em sua condição de assemelhados os 

seus colonizadores, os índios foram descritos como “inferiores” aos europeus, e isso 

ainda que autores cristãos como Francisco de Vitoria tenham se preocupado em 

estabelecer a diferença entre os selvagens do Novo Mundo e os bárbaros do velho 

mundo, “os índios não eram servos por natureza, se aproximavam mais das crianças 

e, tais como elas, careciam de serem tutelados, guiados, guardados, educados, 

cristianizados” (GOMES, 2012, p. 86). 

A posição de inferioridade se justificava, portanto, através da noção de 

“civilização” e da colocação do homem europeu como paradigma do homem 

civilizado. 

Os povos indígenas continuam sendo ameaçados em sua existência física e 

espiritual; em seus modos de vida; em suas identidades; em sua diversidade; em 

seus territórios e em sua história. E desde o sistema colonial os povos indígenas 

continuam sendo mão de obra, explorados em essência e os conquistadores, hoje 

empreendedores comerciais se aproveitaram da sabedoria indígena como guia 

economica numa terra cheia de mistérios (riquezas e sustentabilidade). 

O capitalismo de hoje não só dispensa a colaboração dos povos indígenas, 

mas qualifica abertamente como um estorvo para as máximas do capital em torno de 

rentabilidade, expansão, aceleração, exclusão, prazer mercantil, autoritarismo, 

individualismo e consumo. E a educação e saúde, transporte e moradia, trabalho e 

lazer são tratados como bens rentáveis de consumo. 

O decreto de extermínio dos povos indígenas, que passou a vigorar desde a 

chegada dos primeiros conquistadores, há cinco séculos em terras brasileiras, nunca 

foi revogado. E contra esse decreto de extermínio aos povos indígenas usaram 



124 
 

diferentes estratégias de luta, como a guerra, a guerrilha, a fuga, o isolamento e 

mesmo a resistência passiva e a ocultação da identidade étnica. 

O certo é que esses povos, submetidos à secular dominação, nunca deixaram 

de lutar, resistir e reconstruir seus projetos de futuro, mesmo em meio às ruínas e 

sofrimentos de toda ordem. 

Em consequência dessas lutas e resistência, os povos indígenas chegam a 

esse início do século XXI não apenas como sobreviventes, mas como povos com 

ricas culturas e sabedoria milenar. É a partir daí que se constituem em importantes 

atores sociais, políticos e étnicos, trazendo importantes contribuições na construção 

de novos projetos de vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 
 

4 A GUERRA JUSTA, PERSEGUIÇÕES, PRISÕES, TORTURA E EXTERMÍNIO 

 

Na segunda metade do século XVIII, a província de Minas Gerais, teve 

ocupadas suas terras de sertão, conhecidas como “sertão do leste”, devido à 

necessidade de incrementar as atividades agrícolas e pastoris da Capitania, para 

compensar a queda na produção aurífera. A presença indígena na Capitania de 

Minas Gerais sempre foi muito antiga, ainda que pouco relatada e analisada pelos 

documentos e pela historiografia nacional, apesar de sido um território densamente 

povoado por vários grupos indígenas, como “os Botocudos, Pataxó, Mongoyó, 

Maxacali, Cumanaxó, Cutaxó, Baenã e outros” (PARAISO, 2005, p. 36). 

Apesar do discurso das autoridades locais para que os colonos mantivessem 

distantes das regiões de índios hostis, em destaque a região do leste de Minas 

Gerais, a observância de tais orientações, como bem esclareceu Maria Hilda 

Baqueiro Paraíso (2005), provou ser bastante falsa. 

Hal Langfur (2014) identificou “quase cem expedições militares e paramilitares 

que marcharam para dentro da floresta de Minas Gerais colonial, movida por vários 

objetivos relacionados à conquista e às incorporações territoriais – sendo pelo 

menos 79 expedições ou bandeiras entre 1755 e 1804” (LANGFUR, 2014, p. 140, 

tradução nossa)63. 

Nos chamados sertões mineiros, a questão indígena tornou-se mais 

conflitante e violenta, muito devida e provocada pela queda da produção de metais e 

pedras preciosas nas minas – em destaque na região de Ouro Preto (Villa Rica), 

Mariana e Sabará - gerando um deslocamento considerável de colonos com seus 

escravos, de colonos empobrecidos e de seminômades em direção as áreas até 

então deixadas de lado pelo Governo Geral, onde pela exploração do ouro havia 

transformado em zona em “tampão”, protegendo assim a região aurífera de Minas 

Gerais. 

Pelo fato de a coroa restringir o acesso ao sertão do leste no início do 
século (na tentativa de bloquear a passagem de contrabandistas que 
entravam e saíam da região), os governadores das capitanias precisavam 
de qualquer tipo de justificativa para se infiltrarem naquele território que se 
imaginava fértil em riquezas minerais. (JOSÉ, 1965, p. 18). 

 

                                            
63

 […] almost one hundred military and paramilitary expeditions that marched into the forest of colonial 
Minas Gerais, driven by various objectives related to territorial conquest and incorporation - at least 79 
expeditions or flags between 1755 and 1804. (LANGFUR, 2014, p. 140). 



126 
 

Os problemas tornaram-se gradativamente mais graves e no começo do 

século XIX as relações entre colonos e indígenas não melhoraram. Manuela 

Carneiro da Cunha (1992a) esclarece que o aumento desses “problemas” em 

relação aos indígenas referiu-se basicamente sobre as questões econômicas na 

colônia, onde os indígenas estavam atrapalhando. 

Maria Hilda Paraíso (2005) salientou que o período situado entre o final do 

século XVIII e o início do século subsequente vislumbrou uma mudança significativa 

no cenário econômico colonial, especialmente em seu aspecto produtivo, uma vez 

que áreas, que até então eram consumidoras, tornaram-se exportadoras de 

gêneros. 

Nas palavras da autora: 

 
Esse quadro reforçou as novas opções econômicas de reorganização das 
zonas mineradoras, que se orientaram, de forma cada vez mais intensa, 
para a produção de gêneros de subsistência e para a busca de mercados 
internos de consumo [...]. A expansão dessas atividades produtivas incidiu, 
inicialmente, sobre o vale do Paraíba do Sul e, posteriormente, sobre os 
outros vales de rios de Minas Gerais, os quais se mantinham inexplorados, 
num processo típico de expansão da fronteira agrícola de acordo com o 
projeto dos governantes e dos particulares. (PARAISO, 2005, p. 48). 

 

Paraíso (2005) salienta a respeito da participação da administração colonial 

no processo de expansão da fronteira agrícola e reforça a ideia de que as relações 

entre indígenas e colonizadores no início do século XIX realmente não melhoraram. 

Ao contrário, no início deste século as autoridades coloniais referendavam a 

gravidade do problema relacionado aos conflitos contra os indígenas na área Central 

da Zona da Mata Mineira, como em trechos de documentos oficiais apresentados: 

 
Por quanto se torna necessário ocorrer com prontas providências à 
relaxação e desordem que tem produzido o atrazamento dos índios 
estabelecidos nas Freguesias de São Manoel, de São João Batista do 
Presídio e aldeias anexas; sendo assaz manifesto que a negligência e a 
inabilidade de muitos Diretores tem sido a causa principal de resultarem os 
saudáveis efeitos, que de semelhantes estabelecimentos eram de 
esperarem-se qual a civilização dos mesmos índios e o aumento de 
população e indústria. (PARAISO, 2005, p. 50). 

 

A guerra movida contra os índios no século XIX em Minas Gerais foi, sem 

sombra de dúvidas, um conflito étnico, verdadeiras lutas políticas e econômicas. 

Para os colonizadores era um processo de “civilização”, entendido neste caso como 

extermínio dos indígenas resistentes ao avanço sobre suas terras, para os 

colonizadores uma conquista de novos territórios com objetivos econômicos. 



127 
 

Deste jeito, para que tais fins fossem atingidos, desencadeou uma “diáspora 

indígena”, na medida em que estes se viram obrigados a se deslocarem de suas 

regiões, situadas na área Central de Minas (região das minas) já há muitos anos, 

para se refugiarem nas florestas localizadas nos Vales do rio Doce e do Mucuri, 

entre as capitanias de Minas Gerais e Espírito Santo, onde no século XIX, sofreram 

uma violenta guerra de extermínio. 

 

4.1 Os célebres selvagens Botocudos 

 

Articular historicamente o passado não significa conhecê-lo 

tal como ele propriamente foi. 

Significa apoderar-se 

de uma lembrança tal como ela cintila 

 num instante de perigo. Walter Benjamin, 1940. (GAGNEBIN, 2006)
64

 

 

A história indígena não se resume à cronologia ou sucessão de fatos, bem 

descreve Mattos (2003, p. 55) que “importa muito mais desvendar intencionalmente 

a maneira especifica através da qual as diferentes sociedades lidam no tempo”. 

Isto posto, a identificação dos povos indígenas das bacias do médio Doce, 

conhecidos como Botocudos nos Oitocentos, cujo território original era a Mata 

Atlântica no Baixo Recôncavo Baiano, que foram expulsos do litoral pelos Tupis e 

hoje são conhecidos como “KrenaK” ou “Borun”, torna-se necessária em sua própria 

apresentação. E através do Mapa etno-histórico de Curt Nimuendajú (NIMUENDAJÚ 

apud RIBEIRO, 2009, p. 34), esse etnólogo alemão que percorreu o Brasil em meio 

aos índios por mais de quarenta anos, que se pode afirma “a autodesignação 

“borun”, constituindo uma categoria capaz de englobar povos indígenas de filiações 

diversas” (RIBEIRO, 2009, p. 35). 

Mesmo dentro do uso da terminologia “indígena” foram criadas generalizações 

bruscas, que muitas vezes acarretaram situações drásticas de englobamento de 

diferentes grupos étnicos sob uma mesma denominação. (RIBEIRO, 2009). No 

inicial os botocudos eram conhecidos apenas por “índios”, depois chamados de Tupi 

e Tapuia, derivando posteriormente para Tupinambás e Aimorés, já no século XVII, 

os Botocudos são referidos como Guerén, Gren ou Kren e por fins no século XIX por 

simples Botocudos. Pertencentes estes ao grande grupo linguístico Macro-Jê, 

                                            
64

 GAGNEBIN, Jean Marie. Lembrar escrever esquecer. 1ª ed. São Paulo: Editora 34 Ltda, 2006, p. 
40 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Povos_ind%C3%ADgenas_do_Brasil


128 
 

genéricos dos Tapuia/Aymoré/Botocudo que se localizavam nas grandes regiões de 

“faixas da Mata Atlântica e da Zona da Mata na direção leste-sudeste, constituídas 

de matas latifoliadas tropicais, cujos limites prováveis seriam o vale do Salitre, na 

Bahia, e no rio Doce, no Espírito Santo” (PARAÍSO, 1992, p. 413). 

Foi somente a partir da abertura dos portos brasileiros, em 1808, que ocorreu o 

estímulo das pesquisas científicas no Brasil, de forma que os contatos com os 

indígenas, geralmente com intuito acadêmico, trouxeram para a colônia viajantes de 

diferentes nacionalidades, fazendo assim influenciar o “velho mundo” na visão do 

“outro”, do diferente, de forma a problematizar ainda mais a imagem gentílica dos 

índios que era difundida na colônia. 

As narrativas produzidas por viajantes europeus revelam diversas estratégias 

utilizadas por eles no que se refere sobre os modos de representação das paisagens 

e comunidades não européias, para um público leitor metropolitano europeu, 

constituído pelas elites econômicas e intelectuais, onde a adesão ao “novo mundo” 

interessa em virtude do novo projeto expansionista europeu, ancorado na explícita 

busca de conhecimentos científicos e na, quase sempre, implícita demanda de 

novos mercados e de riquezas naturais. 

Os mais importantes viajantes em terras brasileiras foram François-Auguste 

Biard (esteve no Brasil por meados de 1855), Johann Moritz Rugendas (em 1828), 

Georg Wilhelm Freyreiss (em 1814), Edme-François Jomard (em 1846), conde de 

Suzanet (em 1845), Carl Friedrich Philipp von Martius (em 1845), J. Mawe (em 

1810), Robert Christian Barthold Avé-Lallemant (em 1859) e Johann Jakob Von 

Tschudi (em 1838). Porém aqueles que realmente descreveram com grande clareza 

a organização social dos Botocudos são, indubitavelmente, o príncipe Maximiliano 

Wied-Neuwied (1815), Augusto de Saint- Hilaire (1822) e J. B. von Spix e C. F R von 

Martius (1817). (RIBEIRO, 2009). 

Em relação aos Botocudos, os viajantes referiam-se sempre sobre suas 

subjugadas relações com os colonizadores e a antropofagia praticada. 

 
Homens todos selvagens, pouco diferem uns dos outros no que toca a seus 
usos, maneiras e ideias que são poucas e relativas somente às 
necessidades físicas. Se alguma noção tem de Deus, é muito vaga e 
remota, nem conta que cogitem de uma vida futura. Vivem da rapina e 
pesca e, principalmente, da caça. O que me faz convir na opinião de que 
pretendem que o primeiro emprego do homem no estado da natureza fosse 
o de caçador. Preguiçosos em geral, não cuidam de cultivar a terra, nem de 
modo algum de vida. Aldeados no centro das matas vivem incomunicáveis 
uns com outros e sempre em guerra. Dentre todos os mais fero é o 



129 
 

Botocudo, antropófago e até agora indomável. Não conhecem outras armas 
à exceção do arco e flecha, armas terríveis, e uma vez empregadas, 
sempre mortíferas. Errantes pela maior parte principalmente, o Botocudo 
que pouco se demora em suas rancharias, deixando-as a miúdo coberto 
dos sinais de toda a qualidade de operações físicas, a menos circunstância 
os fazem mudar de domicílios. Há todas as aparências para crer que são 
monógamos. Tal enfim quais em geral os descreve Robertson no tomo 2° 
de sua História da América, a excetuar algumas coisas, que sendo 
peculiares de algumas nações silvestres, se não podem aplicar às Minas, o 
que talvez se deva às informações: ao menos no que toca as ideias de 
religião, da imortalidade da alma e algumas outras, não as teve de todo 
exatas o historiador inglês. (VASCONCELOS, 1994, pp. 76-77). 

 

Na visão do outro, do diferente, sobretudo no temor ante a morte, além da 

possibilidade de ser de fato comido, presentes em vários relatos dos aventureiros 

que estiveram no Brasil desde o descobrimento, estimulou à mentalidade europeia 

de condenação à profanação do corpo humano, “medo da condenação eterna” 

(DELUMEAU, 2009, p. 21). E os rituais da profanação do corpo praticados pelos 

indígenas apenas tornou, para o europeu, o pecado do pecador ainda mais 

destacado (VAINFAS, 1989). 

 
Cunhambebe tinha diante de si um grande cesto cheio de carne humana. 
Comia de uma perna, segurou a frente à minha boca e perguntou se eu 
[Hans Staden] também queria comer. Respondi: ‘Um animal irracional não 
come outro igual a si, e um homem deveria comer outro homem?’. Então ele 
mordeu e disse: ‘Jauára ichê. Sou uma onça. É gostoso’. E afastei-me. 
(HANS STADEN, 2008, p. 110). 

 

E no início do século XIX, os grupos indígenas, vulgarmente conhecidos como 

os Botocudos, passaram a se especificar em derivações, os Aranã, Pojixá, KrenaK, 

Porokun, Naknenuk, na região do Vale do rio Doce, além dos Kaingang e Xokléng 

na região Sul e somente em meados do século XIX que os conflitos entre os 

próprios Botocudos se tornam evidentes. 

Segundo Renato Pacheco (1957) os nativos denominados “Naknenuk”, 

caracterizados pelo autor como índios mansos, sempre entraram em conflito com os 

Aranã, de forma irreconciliável, como bem esclarecido por Renato Pacheco (1957), 

era “inimigo do Pojichá e o Aranã não eram considerados por grande parte da 

população e governo vigente, como mansos, já que se encontrava em constantes 

situações de insubordinação” (PACHECO, 1957, pp. 70-71). 

Wied-Neuwied (1989) descreve que foi agregado aos Botocudos o termo 

“caraíba” da língua Tupi, com uma forte conotação negativa e amedrontadora, assim 

o histórico Botocudo desde seu inicio foi de uma visão de serem esses índios de 



130 
 

“outra raça”, de seres identificados através de apelidos pejorativos, resaltando que 

os Botocudos não gostavam de apelido (WIED-NEUWIED, 1989). 

 

Figura 13 – Fêtes de Botocudos (1846), Ferdinand Denis, 1798-1890 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 

Implacou-se ao indígena do leste de Minas, o nome de “Botocudos”65, alcunha 

dado pelos portugueses, devido esses usarem pedaços de madeira nas orelhas e no 

                                            
65

 A beleza descrita pelo príncipe, em relação aos Botocudo, é de causar até estranheza, já que os 
relatos que os envolveu até aquele momento, mantinham apenas a opinião de exímios guerreiros e 
os mais bravios dentre os indígenas brasileiros. No relato a descrição se baseia na descrição da 
beleza encontrada nos índios que: “a natureza dotou esses índios de boa compleição, sendo eles 
mais bem conformados e mais belos do que os das demais tribos. Apresentam, em geral, estatura 
mediana, não obstante apresentarem alguns portes mais avantajados. São fortes, em regra largos de 
peito e espadaúdos, mas sempre bem proporcionados; mãos e pés delicados. Como nos outros 
grupos, têm traços fisionômicos muito salientes, as maças do rosto grandes, o rosto ás vezes 
achatados, mas, ainda assim, não de raro bastante regular; os olhos, na sua maioria, pequenos, às 
vezes grandes, mas em geral pretos e vivos; lábios e nariz de ordinários grossos [...]. O nariz é forte, 
quase sempre direito, levemente arqueado, curto, de narinas mais ou menos dilatadas; há poucos 
casos em que é muito saliente. [...] A cor dos Botocudos é um bruno avermelhado, ora claro, ora mais 
escuro; há entre eles indivíduos quase perfeitamente brancos, e até de face coradas; nunca 
encontrei, porém, exemplos de cor tão escura quanto dizem certos escritos, mas , pelo contrario, são 
freqüentes os de cor bruno - amarelada. Os cabelos são fortes, pretos como carvão, duros e lisos; os 
pelos do corpo, finos e igualmente rijos; na variedade esbranquiçada os cabelos são bruno - 



131 
 

lábio inferior66, discos brancos, geralmente feitos com a madeira leve da barriguda - 

Bombax ventricosa, do género botânico pertencente à família bombacaceae 

(SEYMOUR, 1997), secados ao fogo, de diâmetro variável, chegando a até 12 

centímetros, semelhante a um tampo de tonel (batoque), (Figura 13). 

O príncipe Maximiliano Wied-Neuwied, por sua vez, notou, em suas viagens 

pioneiras entre os naturalistas estrangeiros nos cursos do baixo Rio Doce e do 

Jequitinhonha, que os índios encontrados do tronco Macro-jê – incluído a família 

linguística Jê (botocudos), entre “eles mesmos a si chamam engeräkmung e têm 

grande aversão a que os chamam de botocudos” (WIED-NEUWIED, 1989, p. 284): 

 

A princípio foram os Aimorés extremamente perigosos para os 
estabelecimentos ainda fracos dos portugueses; mais tarde, porém, foram 
eles vigorosamente repelidos para o interior das matas, onde ainda hoje 
existem com o nome de Botocudos. Na History of Brazil de Southey e na 
Corografia Brasílica acham-se descrições das repetidas devastações 
praticadas por esses selvagens em vários lugares, particularmente em Porto 
Seguro, Santo Amaro e Ilhéus. Dos Aimorés que habitavam o rio Ilhéus 
resta apenas um último vestígio, a saber, alguns velhos, conhecidos com o 
nome de “Guerens" e moradores no rio Itaípe, ou Taípe. Não obstante, os 
nomes Aimorés e Botocudos continuam a despertar nos europeus 
sentimentos de horror e de repulsa, em virtude da crença de serem 
antropófagos. Apesar de terem sido expulsos do litoral marítimo, ficou-lhe 
ainda, como abrigo seguro e tranquilo, uma enorme extensão de florestas 
impenetráveis. (WIED-NEUWIED, 1989, p. 284). 

 

Como é notável a percepção do príncipe Maximiliano de Wied-Neuwied (1989) 

sobre os indígenas e sua tentativa de compreendê-los em sua própria realidade, 

apresentando em suas narrativas, com um viés antropológico, sempre buscando 

retratar a relação indígena às matas e o sentimento do espectador dessas visões, 

um sentimento quase que lúdico de um caçador repleto de ansiedade ao retornar ao 

espetáculo da natureza. 

                                                                                                                                        
enegrecidos. Muitos raspam as sobrancelhas e a barba, enquanto outros as deixam crescidas, ou 
apenas aparam-nas; as mulheres não toleram nenhum pelo no corpo. Os dentes são-lhes bem 
conformados e alvos. Perfuram as orelhas e os lábios inferiores introduzindo no orifício um pedaço 
cilíndrico de pau que vão substituindo por outros cada vez mais grossos, de modo a adquirirem um 
aspecto estranho e repulsivo. Como essa deformação lhes comfere uma característica tão frisante” 
(WIED-NEUWIED, 1989, pp. 285-286). 
 
66

 O príncipe Maximiliano Wied-Neuwied descreveu bem sobre o uso do Batoque e bem como a partir 
de qual idade eram usados: “isso acontece de ordinário dos sete aos oito anos, às vezes até antes. 
Estiram-se pela ponta do lobo da orelha e o lábio inferior, fazendo-se então neles por meio de um pau 
duro e pontiagudo, um orifício, onde se coloca depois um pequeno pedaço de madeira. [...] O batoque 
pode ser tirado quantas vezes o queiram, a orla do lábio ficando então caída e os dentes inferiores 
inteiramente a descoberto. Nos indivíduos. Os botocudos raramente retiram o batoque para comer, 
do que resulta, forçosamente falta de asseio” (WIED-NEUWIED, 1989, p. 286). 



132 
 

Nesta perspectiva que as descrições produzidas por Maximiliano representam 

a possibilidade de compreensão do indígena, do nativo existente em tempo nas 

regiões visitadas por ele, aproximando a realidade vivenciada, que diga de 

passagem, em muitas narrativas descreve os indígenas numa atmosfera natural e 

de até ingênua em face dos seus colonizadores. 

Apesar dos relatos de Wied-Neuwied (1989), desenvolvida no contato que 

estabeleceu entre o gentio e os integrantes do Quartel dos Arcos, tenham sido 

primordialmente benevolente em relação aos aspectos dos indígenas Botocudos do 

baixo rio Doce e do Jequitinhonha, encontram-se no decorrer de seus textos, muitas 

abordagens que sugerem a proximidade incivilizada dos gentios Botocudos e os 

identifica como seres “estranhos e feios”, aproximando sua aparência da de 

“monstros” e descrevem como indígenas nutridos de feições aterrorizantes e 

praticantes de pinturas corporais agressivas “com o urucu, que facilmente se apaga, 

pintam principalmente o rosto, da boca para cima, com que adquirem um aspecto 

extremamente feroz e afogueado” (WIED-NEUWIED, 1989, p. 290). 

Em outros registros, do já citado Príncipe Maximiliano, constatou a existência 

do sentimento de vingança presentes frequentemente nas relações entre os 

indígenas brasileiros: 

 
[...] não são criados por nenhum princípio moral, nem tampouco sujeitos a 
quaisquer freios sociais, deixam-se levar inteiramente pelos seus sentidos e 
pelos seus instintos, tais como a onça nas matas. Os irreprimíveis ímpetos 
de suas paixões, a vingança e a inveja em particular, são neles tanto mais 
temíveis, quanto irrompem rápida e subitaneamente. É também frequente 
esperarem uma oportunidade favorável para exercer vingança, dando então 
plena expansão aos seus desejos de vingança. Nunca deixam de tirar uma 
desforra pela menos ofensa, e é uma felicidade quando não restituem muito 
mais do que aquilo que receberam. (WIED-NEUWIED, 1989, p. 292). 

 

Desta maneira, a vingança era um sentimento comum nos indígenas e de 

forma alguma era exceção nos gentios Botocudos, e conforme documentado era sim 

na maioria das vezes o motor propulsor dos contatos entre as diferentes aldeias e 

esses conflitos físicos, com bem saliente Paraíso (1992) “eram interpretados de 

forma ritualizada”. Os Botocudos compreendiam povos organizados em subgrupos 

extremamente divididos e, muitos deles, rivais entre si. Cada grupo era comandado 

por um chefe, sem caráter hereditário, com escolha norteada pela bravura 

demonstrada. “Cabia-lhes orientações e decisões quantos às disputas internas, 

migrações do grupo e momentos de guerra” (PARAÍSO, 1992, p. 424). 



133 
 

Wied-Neuwied (1989) presenciou um desses conflitos entre dois grupos de 

Botocudos, em suas viagens no baixo rio Doce e no Jequitinhonha: 

 
De início, os guerreiros de ambos os lados soltavam gritos curtos e rudes 
em desafio mútuo, cercando-se como cães raivosos, ao mesmo tempo em 
que aprontavam os paus. Em seguida, o capitão Jeparaque adiantou-se, 
passeou entre os homens, olhando sombriamente para adiante, de olhos 
esbugalhados, e cantou, com voz trêmula, uma longa cantiga, que 
provavelmente descrevia as afrontas recebidas. Dessa maneira os 
adversários se tornavam cada vez mais inflamados: de súbito, dois deles 
avançaram, empurraram-se pelo peito, obrigando o outro a recuar, e 
começando, então, a terçar os paus. Um desferiu com toda a força uma 
pancada no outro, sem escolher lugar: este suportou o primeiro ataque séria 
e calmamente, sem tugir; chegou depois a sua vez, e assim se arrumaram 
as pauladas violentas, cujos vestígios por muito tempo ficaram visíveis nos 
corpos nus, sob a forma de grandes inchaços. Havendo nos paus muitas 
pontas resultantes dos galhos cortados, o efeito das pancadas nem sempre 
se limitavam às inchações, pois o sangue escorria da cabeça de muitos dos 
combatentes. Logo que dois deles acabavam de malhar-se dessa bela 
maneira, outros dois se adiantavam; muitas vezes, diversos pares 
pelejavam ao mesmo tempo: mas nunca se agrediam a mão. Quando o 
duelo se tinha prolongado por algum tempo, voltavam a fitar-se com olhar 
grave, soltando gritos de desafio, até que o heroico entusiasmo os tomava 
de novo e punham os paus a funcionar. [...] E por esse modo o combate 
durou cerca de uma hora; embora todos dessem mostras de cansaço, 
alguns ainda mostravam coragem e perseverança, rodeando-se aos gritos 
de desafio. O capitão Jeparaque, figura principal do bando ofendido, resistiu 
até o fim [...] mas já estava em tempo de fazer-se a paz; ao que, por fim, se 
retirou subitamente do campo, voltando para o quartel. (WIED-NEUWIED, 
1989, p. 271). 

 

Além do costume de vingança, os Botocudos tinham a necessidade de estar 

em constantes conflitos com grupos rivais, situação essa descrita pelo príncipe: 

 
Os Botocudos, numerosos, cônscios de sua força, irrequietos e ávidos de 
liberdade, raramente vivem em paz com os vizinhos durante muito tempo. 
Desde a época das primeiras descobertas houve no Brasil, assim como em 
todas as partes do mundo, povos selvagens em guerra permanente uns 
com os outros. Nesse caso, estão os Botocudos, que guerreavam 
ininterruptamente as tribos vizinhas, levando sobre elas a vantagem de 
serem mais fortes e muito temidos, por terem a fama de antropófagos. 
(WIED-NEUWIED, 1989, p. 310). 

 

E como dito por Enrique Dussel (1993), a observação do estrangeiro sobre o 

outro é sempre do outro ser “o estranho”, e na colonização do “Novo Mundo”, 

embora simples, evoluiu para o que se compreende de ocupação e transformação 

de territórios em possessões, levadas à dominação dos seus povos originários, num 

processo movido por uma força totalizante, cuja dinâmica se revelou na série de 

guerras e confrontos, por meio de uma densa rede de trocas e de dominação, cujo 

resultado final foi à aniquilação do outro. 



134 
 

Construção essa ocorrida por sua vez com os desbravadores do Sertão do rio 

Doce que passam a tratar “os gentis dos Botoques”, com barbáros, violentos, 

agressivos, como “salteadores” das roças dos colonos, sendo caçados como se 

fossem animais ferozes, como “bando que resistia à conquista”, como “canibais 

nômades” (LANGUR, 2017), onde “os soldados alimentavam cães com carne dos 

botocudos” (MIRANDA, 2007, p. 92). 

Hal Langfur (2017) reafirma: 

 
Se a imagem de canibais nômades havia servido no passado aos interesses 
reais, ao desencorajar o acesso a essas terras cobertas de florestas e 
desabitadas, a presença de índios autônomos nas últimas décadas do 
período colonial parecia intolerável. A mobilização militar de 1808 
assinalava a adoção por parte da Coroa de uma política de incursões 
territoriais e conquista violenta, surgida inicialmente no nível local e no 
regional. Ao agir dessa maneira, a determinação para quebrar a resistência 
nativa e afirmar o controle do território pelo Estado – mais do que continuar 
a relegar essa atividade às elites regionais – correspondeu a movimentos 
para monopolizar todas as formas de violência consideradas legítimas, uma 
característica centralizadora imperativa dos Estados modernizadores do 
período. Ademais, na medida em que a consolidação do Estado também 
requeria poder simbólico para encorajar a força coercitiva aberta, a 
estridente condenação oficial e de mobilização contra o canibalismo 
assumia uma importância sem igual desde quando os primeiros 
antropófagos do Brasil tornaram-se o alvo dos portugueses e a maior das 
ambições, dos medos e das fantasias dos europeus no século XVI. 
(LANGUR, 2017, p. 124). 

 

4.2 A doutrina da “Guerra Justa” 

 

Nessa capitania se acha ainda terreno incomensurável 

ocupado pelo gentio Botocudo, o mais bravo do Brasil, 

particularmente nas margens do Rio Doce 

que é constantemente reputado por muito rico e muito fértil [...] 

Visto que seja possível outro meio que não seja o da força para opor 

tais monstros, José Eloy Otoni, 1798. (SOARES, 1992)
67 

 

A noção de “guerra justa”68 tem origens anteriores ao descobrimento do 

Brasil, como salienta Nigel Cliff (2012) remontando à reconquista da Península 

Ibérica e às lutas entre “cristãos” e “infiéis” (mouros). 

                                            
67

 SOARES, Geralda Chaves. Os Borun do Watu: Os Índios do rio Doce. Contagem: CEDEFES, 
1992. p. 49. 
 
68

 A teoria da guerra justa é anterior ao Cristianismo, o homem antigo já tinha a preocupação de 
encontrar a moralidade nas armas. Autores como Platão, Aristóteles e Cícero previamente definiram 
suas visões sobre as circunstâncias em que a guerra era permitida, e quiçá necessária. Do Medievo 
essa doutrina ganhou nova roupagem através da escolástica, que utilizava uma abordagem não 
apenas teológico-politica, mas, sobretudo jurídica com o robustecimento do direito canônico. No caso 



135 
 

No século XIV, o franciscano Álvaro Pais conceituou guerra justa69 pela 

conjunção de três fatores: “a existência precedente de uma grande injustiça”, que “a 

guerra fosse conduzida com intenções puras” e que fosse “declarada por uma 

autoridade competente” (FERNANDES, 2016, p. 105). Assim, fica evidente que o 

conceito de guerra santa vai além do conceito dado à guerra justa, sendo essa uma 

modalidade de cruzada ou “guerra santa.”70 

                                                                                                                                        
das Cruzadas era preciso recorrer às Sagradas Escrituras para encontrar a necessária permissão 
divina que as legitimariam, ainda mais tendo em vista que a própria religião era o móvel da 
campanha, como bem descreve Ricardo da Costa em seu artigo O pensamento de Santo Tomás de 
Aquino (1225-1274) sobre a vida militar, a guerra justa e as ordens militares de cavalaria, “A guerra, 
portanto, era um fato que não excluía a santificação do guerreiro de Deus. Por ser considerada 
natural pela sociedade de então, a Igreja Católica teve extrema dificuldade para controlar a 
belicosidade dos europeus.[...] A Igreja não ensinou – nem poderia ensinar – o pacifismo às culturas 
bárbaras que, após as grandes invasões do século V, se mesclaram à cultura romana (também 
bastante violenta). Pelo contrário: ensinou-lhes o ideal da guerra justa, o ideal do guerreiro cristão, o 
ideal da Cavalaria. Na realidade, a Igreja sempre viu com bons olhos a condição militar, embora 
geralmente se suponha que o Cristianismo, no seu início, tenha sido uma religião eminentemente 
pacifista e somente pouco a pouco tenha desenvolvido, no decurso dos séculos, sua teoria da guerra 
justa.[...] E Na Bíblia, são frequentes as referências à vida militar, sobretudo no Antigo Testamento, 
mas também no Novo e, mesmo, nos Evangelhos. Nestes últimos, encontram-se várias referências, 
algumas explícitas, outras metafóricas, para significar, por meio de imagens da vida militar, as lutas e 
os combates de caráter espiritual” (COSTA, 2010, pp. 146-147). 
 
69

 [...] sendo que o conceito foi cunhado por Agostinho de Hipona (354 - 430), inspirado em Cícero, e 
foi frequentemente usado como justificativa para as Cruzadas. Mas, além de Agostinho, muitos outros 
pensadores se inscrevem nessa tradição - Tomás de Aquino (1225-1274), Hugo Grócio (1583-1645), 
com seu influente livro Jure Belli ac Pacis ("Sobre os direitos de guerra e paz") de 1625, Francisco 
Suárez (1548-1617), Vattel (1714-1767), Francisco de Vitória (1548-1617), Samuel Pufendorf (1632-
1704) e Christian Wolff (1679-1754). Porém, Grócio é provavelmente aquele que mais se dedicou à 
elaboração do conceito e da doutrina. (HÔFFNER, 1973, p. 182). 
 
70

 O conceito de guerra santa vai além do de guerra justa, pois não pressupõe a mera legitimidade, 
mas que seja justificável e espiritualmente benéfica para todos os que participam dela. Isso faz com 
que toda guerra santa seja automaticamente justa, mas nem toda guerra justa seria necessariamente 
santa. Luís Felipe Baeta Neves (1978) em sua obra O Combate dos Soldados de Cristo na Terra dos 
Papagaios: Colonialismo e repressão cultura. Esclarece que “foi Agostinho de Hipona (Santo 
Agostinho, 354-430 d.C), quem primeiro desenvolveu o conceito da “guerra justa”, quase 400 anos 
depois da morte de Cícero, uma vez que a questão não se colocava para os primeiros cristãos que 
foram “pacifistas radicais”, durante os três primeiros séculos de sua história, até o momento da 
incorporação do cristianismo como religião oficial do Império Romano, no reinado de Teodósio I (378-
395 d.C). Poucas décadas depois dessa fusão entre império e religião, e logo depois do Saque de 
Roma, pelos Visigodos de Alarico I, em 410 d.C., Santo Agostinho retomou a discussão de Cícero 
sobre a natureza jurídica das guerras e deu um passo a mais, ao introduzir a “vontade de Deus” como 
um novo critério de distinção das guerras lícitas. E assim nasceu o conceito da “guerra santa” travada 
em nome de Deus, em defesa da fé, e contra hereges, pagãos e bárbaros. Mas além de sua 
justificativa teológica das “guerras santas”, Agostinho introduziu um argumento novo e absolutamente 
original no contexto da filosofia clássica: a ideia da temporalidade da “salvação humana”, que se daria 
através da história dos indivíduos e dos povos. Ao contrário do tempo cíclico dos gregos e dos 
romanos, Santo Agostinho atribuiu um sentido irreversível ao tempo e à história da salvação dos 
homens, numa espécie de versão pioneira da “seta do tempo” e da ideia do “progresso”, da filosofia 
da história europeia, do século XIX. Para Santo Agostinho, este “sentido da história” se constituía 
num novo critério de legitimação das guerras que se propusessem conquistar e converter pagãos, 
que seria uma obrigação de todos os cristãos. Oitocentos anos depois da morte do Bispo de Hipona, 
Tomas de Aquino (Santo Tomas, 1225-1274 d.C.) retomou e desenvolveu, uma vez mais, as ideias 



136 
 

A doutrina da guerra justa (que em latim é Bellum iustum ou jus ad bellum) 

passou a ser um modelo de pensamento e um conjunto de regras de conduta que 

era usada para define em quais condições a guerra seria uma ação moralmente 

aceitável. 

Na primeira metade do século XVI, na colônia portuguesa do Novo Mundo, 

chamada de “Terra Brasilis”, a população ameríndia foi escravizada sem qualquer 

conexão explícita com os princípios de uma ação moralmente aceitável. Os nativos 

eram trocados como mercadoria (FAUSTO, 2015). 

Na “Terra Brasilis”, tomar índios como “cativos” era uma prática frequente, 

que ocorria tanto por terra, com as “tropas de resgate”, quanto por via marítima e 

fluvial, através dos “saltos” (embarcações destinadas ao apresamento de indígenas) 

e a categoria “índios de corda”, essa descrito por João Fragoso e Maria de Fátima 

Gouvêa (2014a) como uma categoria que “apareceu como uma primeira tentativa de 

legitimar tal situação, alegando tratar-se de índios que eram prisioneiros de outros 

índios e que, caso não fossem resgatados, seriam sacrificados” (FRAGOSO; 

GOUVÊA, 2014a, p. 78). 

A liberdade era garantida aos índios aldeados, mas em compensação, para os 

índios considerados inimigos ou bravos, a escravidão era o destino mais provável. A 

“guerra justa” e o “resgate” eram, dos séculos XVI a XVIII, as duas justificativas 

legais para a escravidão. As causas consideradas legítimas de “guerra justa” eram 

três: “a recusa à conversão ou impedimento da propagação da fé”, as “práticas de 

hostilidade” por parte dos índios inimigos contra vassalos e aliados de Portugal ou a 

“ruptura de pactos celebrados” com as comunidades indígenas de aliados 

(PERRONE-MOISÉS, 2002, p. 123). 

Como já citado, escravizavam-se os índios em decorrência de "guerras 

justas", como punição pela prática da antropofagia ou por meio do resgate, que 

consistia na compra de indígenas prisioneiros de outras tribos que estavam para ser 

devorados em rituais antropofágicos (FAUSTO, 2015). 

Sobre esse ponto, Fausto (2015) esclarece que através do processo de 

escravização instituído pelos colonizadores fez encadear por parte dos índios uma 

forte resistência frente aos colonizadores no “Mundus Novus” e das várias formas de 

                                                                                                                                        
de Cícero, e em particular, de Santo Agostinho, sobre a natureza das guerras feitas em nome de 
Deus, como teria sido o caso das Cruzadas medievais, e da própria Inquisição, dentro e fora da 
Europa” (BAETA NEVES, 1978, pp. 25-27). 



137 
 

resistência, destacou-se o isolamento dos grupos indígenas em regiões remotas e o 

combate direto e violento contra o opressor que o submeteu a escravização. 

Inúmeras foram as "guerras justas'' declaradas aos Botocudos, principalmente 

nas Províncias de Minas Gerais, Bahia e Espirito Santo, particularmente após os 

ataques às aldeias jesuíticas, justificando, inclusive, a contratação de bandeirantes 

paulistas para combatê-los (MOURA, 2002). Sendo que as “reações” dos Botocudos 

faziam-se presentes não só nos ataques às propriedades portuguesas, mas também 

nos deslocamentos sistemáticos do grupo por áreas ainda impenetráveis. E foram 

frequentes também “as notícias de fugas de aldeamentos, revoltas e resistência 

passiva à imposição das novas regras sociais determinadas pela sociedade 

dominante, com o auxílio da igreja” (MOURA, 2002, p. 71). 

Portanto, como o novo panorama econômico do século XIX (entre os anos de 

1760 e 1820) da ampliação das fronteiras agrícolas e da busca por terras remotas 

com a finalidade de encontrar novos depósitos minerais, implicou na desocupação 

violenta dos territórios sob o domínio de diferentes grupos e povos indígenas, 

(LANGUR, 2014) gerando uma violenta disputa por terras e produzindo um 

“extermínio” dos povos indígenas existentes no Leste de Minas Gerais, em especial 

os Botocudos. 

Com o avanço do colonizador, houve uma progressiva desestruturação desse 

território (vale do rio Doce) e uma interferência direta nas relações com os nativos, o 

que contribuiu para enfurecer conflitos internos e redefinir a lógica das associações 

e identidades indígenas (MATTOS, 2004). 

As guerras internas entre os grupos indígenas e destes com o colonizador 

inflamaram ainda mais e os interesses explicitaram-se entre os indígenas botocudos, 

com o objetivo de manter seu espaço vital ou visceral e entre os colonizadores, com 

o propósito de agregar o território à economia colonial. 

A historiografia confirma, de resto, na bibliografia de Hal Langfur (2014), que a 

vinda da corte portuguesa para o Brasil incrementou ainda mais a interiorização da 

metrópole na colônia, incorporando e integrando novos territórios à dinâmica da 

economia colonial. (MATTOS, 2000). Desse ponto de vista, a guerra e a conquista 

dos territórios indígenas do Espírito Santo a Minas Gerais fizeram parte do 

movimento de reorganização do abastecimento comercial da Corte implantada no 

Rio de Janeiro e de integração econômica do Centro-Sul (MATTOS, 2000, p. 53). 



138 
 

Além do que produziu uma dispersão de povos indígenas, num constante 

movimento de fuga para áreas interioranas, procurando escapar do jugo lusitano e 

nessa fuga, ou melhor, esse abandono territórial, implicou até no abandono de 

determinadas tradições socioculturais que caracterizavam esses indígenas. 

 

4.3 Sistemas de repressão e violações em nome do Poder 

 

Cada luta se desenvolve em torno de um foco particular de poder [...]. 

E se designar os focos, denunciá-los, 

 falar deles publicamente é uma luta, 

não é porque ninguém ainda tenha tido consciência disto, 

 mas porque falar a esse respeito – forçar a rede de informação institucional, 

 nomear, dizer quem fez, o que fez, 

 designar o alvo - é uma primeira inversão do poder (FOUCAULT, 1972)
71 

 

As justificativas para uma atuação tão violenta contra os Botocudos 

assentaram-se numa visão estereotipada e discriminatória sobre o grupo, bem como 

na necessidade de se criar um clima de "controle", essencial ao desenvolvimento da 

região do leste de Minas. 

Desse modo, os Botocudos eram vistos de maneira genérica com 

antropófagos, rebeldes contumazes e agressivos, incivilizáveis e refratários aos 

meios brandos de relações. Esta imagem estereotipada dos Botocudos justificava a 

ausência de desenvolvimento na região, tomando os binômios Botocudos e 

desenvolvimento impensável. 

A “imagem do bom selvagem”, segundo a qual os índios eram vistos como 

“portadores de uma bondade natural e que viviam num paraíso edênico” (BOSI, 

1992, p. 105), literalmente apresentando os índios como exemplo do “homem 

universal, o que caracterizaria a visão do bom selvagem”, visão de uma terra (do 

Brasil) associada ao Éden – “paraíso” (VIEIRA, 2016, p. 67), foi substituído pela 

representação ligada ao indígena despreparado para a guerra ou foi substituída pela 

representação do indígena cheio de crueldade e selvageria, sendo motivada por 

                                            
71

 FOUCAULT, Michel. Os intelectuais e o poder. Conversa entre Michel Foucault e Gilles Deleuze In: 
- L’Arc, n° 49, 2º trim. 1972. Tradução de Roberto Machado. Rio de Janeiro: Graal, 1979. 
 



139 
 

aquele que era considerado o mais abominável de todos os costumes dos nativos: 

“o hábito de comer a carne dos guerreiros inimigos” (ALENCASTRO, 2000, p. 33)72. 

Descreve Henri Coudreau (1977) que “estes açurinis são arqueiros medíocres, 

seus arcos são muito chatos [...] durante um dos seus ataques a civilizados, não 

conseguirem acertar um homem a dois comprimentos de fechas” (COUDREAU, 

1977, p. 117) 

Aliado à poligamia, a antropofagia causou um forte impacto sobre o olhar 

europeu, superando inclusive o fato dos nativos andarem nus e de não possuírem 

propriedade privada ou forma de governo, nem de religião (BOSI, 1992). 

Desde o início dos descobrimentos e da expansão europeia, o contato do 

homem branco com os canibais foi descrito e desenhado em livros, como do alemão 

Hans Standen (que esteve no Brasil em 1548 e 1549) e do francês Anthony Knivet 

que acabou se tornando refém de índios no litoral brasileiro (1591), no fim do século 

XVII, quando viajava com o célebre corsário Thomas Cavendish - que esteve 

também por varias vezes em Santa Catarina, Brasil, mais exatamente nas águas 

abrigadas da praia do Canto Grande e Tainha, dali e do alto do Morro do Macaco 

próximo à Praia da Tainha colocava homens armados para dar o alarme caso 

vissem algum navio - e foi abandonado pela tripulação na costa brasileira. 

(PARAISO, 1998, p. 167). 

Ao banalizar as cenas de canibalismo, os europeus pretendiam comprovar que 

índios agiam como os piores animais existentes na face da terra e necessitavam da 

intervenção por povos mais “civilizados”, promovendo assim a paz. 

Os conquistadores tinham a intenção de controlar as terras, as riquezas e a 

força de trabalho desses nativos. Para os europeus, os índios seriam incapazes de 

dominar seus instintos, promovendo, por isso, guerras, emboscadas e traições. A 

preguiça destes povos inviabilizava o cultivo dos campos e a domesticação dos 

animais, por isso dependiam da carne humana (MOREIRA, 2001d). 

Hans Staden (2008), entre 1548 e 1549, por duas vezes esteve no Brasil e 

pretendendo chegar ao rio da La Plata, sofreu um naufrágio e após dois anos em 

                                            
72

 [...] banalizada pelas xilogravuras como as apresentadas com poucos detalhes físicos sobre Hans 
Staden, nessa narrativa se acende a ideologia colonial, um conjunto de pressupostos, nem sempre 
verdadeiros, que reforça a inferioridade dos povos africanos e ameríndios. Entre esses preconceitos 
estava o canibalismo. A prática não era, porém, uma mentira, uma invenção europeia, mas um ritual 
controlado por regras. Entre os tupis, por exemplo, os guerreiros se sentiam honrados quando 
morriam em um banquete canibal. Para os europeus, no entanto, comer carne humana era 
abominável, pois nem mesmo os leões ingeriam seus semelhantes. (ALENCASTRO, 2000, p. 33). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Santa_Catarina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil


140 
 

terras brasileiras, defendendo junto aos portugueses o forte de Bertioga, contudo 

Staden foi capturado pelos tupinambás que o manteve em cativeiro, passando nove 

meses e meio sob ameaça de ser devorado em ritual antropofágico. 

De volta à Europa, redigiu um relato sobre as peripécias de suas viagens e 

aventuras no “Novo Mundo”, sendo uma das primeiras descrições, para o grande 

público, acerca dos costumes dos indígenas sul-americanos. Tal situação teve 

grande impacto nas cortes europeias e logo atingiu o imaginário popular e a reflexão 

filosófica de suas narrativas sobre ameríndios. Inicialmente, destacando a preguiça 

dos índios, o gosto pela guerra e pela carne humana. (STADEN, 2008). 

Em um segundo momento, os relatos de Staden (2008) difundem a 

superioridade da religião cristã e demonstram a inteligência e a capacidade dos 

europeus para manipular os nativos. Ora, esses preconceitos vão originar o mito da 

superioridade do homem branco e cria uma visão estereotipada e discriminatória 

sobre os nativos periféricos. 

A biografia de Hans Staden (2008) é também um bom exemplo para se 

entender como os cristãos legitimavam as guerras e a escravidão nas colônias, onde 

os europeus seriam senhores de “povos incapazes de obedecer às leis mais 

elementares” (STADEN, 2008, p. 88). 

Staden (2008) ainda descreve que tais povos são torturadores ao narrar os 

sofrimentos pelo qual passou quando cativo: 

 
Tiravam-me umas pelos braços, outras pelas cordas atadas ao pescoço, tão 
fortemente que eu quase não podia respirar. O que tinham em mente, 
quando assim me arrastavam, não sei. Pensei então nos sofrimentos do 
nosso salvador Jesus Cristo, como foi inocentemente torturado pelos vis 
judeus [...] consolei-me neste pensamento e, mais resignado, tudo aceitei. 
(STADEN, 2008, pp. 89-90). 

 

Além disso, Staden (2008) enfatizar também que a vingança era um sentimento 

comum nos indígenas: 

 
Não fazem isto para saciar sua fome, mas por hostilidade e muito ódio, e, 
quando estão guerreando uns contra os outros, gritam cheios de ódio: debe 
marã pá, xe remiu ram begué, sobre você abata-se toda a desgraça, você 
será minha comida. Nde akanga juká aipotá kurine, eu ainda quero esmagar 
a tua cabeça hoje. Xe anama poepika re xe aju, estou aqui para vingar em 
você a morte do meu amigo. Nde roó, xe mokaen serã kuarasy ar eyma riré 
etc., tua carne será, ainda hoje, antes que o sol se ponha, o meu assado. 
Tudo isso, fazem-no por grande inimizade. (STADEN, 2008, p. 157). 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Novo_Mundo


141 
 

A descrição dos rituais de antropofagia entre os índios Tupinambás, na costa 

brasileira, apreciado pelos europeus como formas repugnantes de transgressões às 

leis divinas, configurou-se como uma das formas de resistências dos indígenas, 

negligenciadas pelo cânone literário europeu, para o enfrentamento às investidas 

estratégicas dos colonizadores ao território no “Mundus Novus” (MOREIRA, 2001d). 

Já a antropofagia praticada pelos índios Tupinambás era como forma de reação 

e de intimidação às investidas do colonizador, e também, do ponto de vista 

mitológico, como forma de “sugar” todas as forças por eles empreendidas nos 

duelos travados com os indígenas.·(MOREIRA, 2001d). 

 
Agora fazem uma fogueira, a uma distância de cerca de dois passos do 
escravo, para que ele seja forçado a ver sua mulher, que vem correndo com 
a maça, a ibira-pema, ergue os ramos de penas, grita de contentamento e 
passa em frente do prisioneiro, para que a veja. Neste momento um homem 
pega a maça, põe-se em frente ao prisioneiro e a mostra, de forma a que 
tenha de vê-la. Nesse entretempo, aquele que deverá matá-lo afasta-se 
com outros treze ou quatorze, e pintam o corpo com cinzas. Quando ele 
volta com os outros algozes para a clareira onde está o prisioneiro, aquele 
que está à frente do prisioneiro entrega- lhe a maça, e o chefe da c abana 
chega, pega a maça e passa-a uma vez entre as pernas dele. Isso, para 
eles, constitui uma honra. A seguir, aquele que o matará volta a pegar a 
maça e diz: “Sim, estou aqui, quero matá-lo por que a sua gente também 
matou e comeu muitos dos nossos”. O prisioneiro lhe responde: “Tenho 
muitos amigos que saberão me vingar quando eu morrer”. Nisto, o algoz 
golpeia o prisioneiro na nuca, de forma que lhe jorre o cérebro. 
Imediatamente as mulheres pegam o morto, arrastam-no para cima da 
fogueira, arrancam toda a sua pele, deixam-no inteiramente branco e tapam 
seu traseiro para que nada lhe escape. Depois que a pele foi limpa, um 
homem o segura e lhe corta as pernas acima dos joelhos e os braços rente 
ao tronco. Aproximam-se, então, as quatro mulheres, pegam os quatro 
pedaços, andam ao redor das cabanas e fazem uma grande gritaria de 
contentamento. A seguir separam as costas junto com o traseiro da parte 
dianteira. Dividem tudo entre si. As vísceras ficam com as mulheres. 
Fervem-nas, e com o caldo fazem uma massa fina chamada mingau, que 
elas e as crianças sorvem. As mulheres comem as vísceras, da mesma 
forma que a carne da cabeça. O cérebro, a língua e o que mais as crianças 
puderem apreciar, elas comem. Quando tudo tiver sido dividido, voltam para 
casa, e cada um leva seu pedaço. (STADEN, 2008, pp. 163-166)  

 

Além de Staden, o francês Anthony Knivet (2008) também acabou se tornando 

refém de índios no litoral brasileiro, no fim do século XVII. Knivet (2008) esteve entre 

colonos portugueses que o capturaram e que, por sua vez, foram capturados por 

índios da tribo tupiniquim. Sua obra, cujo título é longo, “As incríveis aventuras e 

estranhos infortúnios de Anthony Knivet: memórias de um aventureiro inglês que em 

1591 saiu de seu país com o pirata Thomas Cavadish e foi abandonado no Brasil, 

entre índios canibais e colonos selvagens”, narra com detalhes as suas aventuras e, 



142 
 

de forma ainda mais provocativa, o momento em que os doze portugueses que com 

ele estavam foram mortos e devorados pelos indígenas. 

Em dado momento, Knivet (2008) discorre sobre o exato instante em que um 

português é interpelado por um índio, que diz a ele: “Estás me vendo? Sou aquele 

que matou muitos do teu povo e que vai te mata”. E prossegue: 

 
Depois de ter dito isso, ficou atrás do português e bateu-lhe na nuca de tal 
forma que o derrubou no chão e, quando ele estava caído, deu-lhe mais um 
golpe que o matou. Pegaram então um dente de coelho, começaram a 
retirar-lhe a pele e carregaram-no pela cabeça e pelos pés até as chamas 
da fogueira. Depois disso, esfregaram-no todo com as mãos de modo que o 
que restava de pele saiu e só restou a carne branca. Então lhe cortaram a 
cabeça, deram-na ao jovem que o tinha matado e retiraram as vísceras e 
deram-nas às mulheres. (KNIVET, 2008, pp. 119-120). 

 
 

Figura 14 – A carne assada 

 

Fonte: STADEN (2008) 

 

Para os canibais, matar o estrangeiro inimigo (sobretudo o português) tinha um 

viés maior do que de vingança; tinha um viés de apropriação ritualísticas de suas 

características e também assumia um caráter festivo. 

 



143 
 

Em seguida, o desmembraram pelas juntas: primeiro as mãos, depois os 
cotovelos e assim o corpo todo. Mandaram a cada casa um pedaço e 
começaram a dançar enquanto todas as mulheres preparavam uma enorme 
quantidade de vinho. No dia seguinte ferveram cada junta num caldeirão de 
água para que as mulheres e as crianças tomassem do caldo. Durante três 
dias nada fizeram a não ser dançar e beber dia e noite. Depois disso 
mataram outro da mesma maneira que lhes contei, e assim foram 
devorados todos menos eu. (KNIVET, 2008, p. 120). 

 

Esses e outros relatos e pela riqueza de detalhes e pela crueldade 

apresentados pelos atos dos nativos, fez no início do século XIX, dentro dos 

esforços do Estado português para dominar através do poder estatal sobre os povos 

indígenas que se concentraram na Mata Atlântica, apresentou uma tendência mais 

violenta no projeto de conquista, que desencadeou por parte da Coroa portuguesa a 

declaração da guerra em 1808, contra os índios Botocudos, acusados de 

canibalismo (MOREIRA, 2001d). 

Luiz Fernandes de Oliveira e Vera Maria Ferrão Candau (2010) relatam que os 

grupos referidos como Guerén, Gren ou Kren e pertencentes ao grande grupo 

linguístico Macro-Jê, genéricos dos Tapuia/Aymoré/Botocudo dominavam a região 

da “terra proibida” no sertão do leste de Minas e como a chegada dos colonizadores, 

justificou o extermínio daqueles chamados de canibais, por representarem ameaça à 

segurança dos colonizadores. 

Vê-se, portanto, a partir disso, o quanto o eurocentrismo não era apenas a 

perspectiva cognitiva dos europeus, mas tornou-se também o ponto de vista 

daqueles que eram educados sob essa hegemonia (OLIVEIRA; CANDAU, 2010, p. 

19). 

Antônio Porro (2002) ao se referir ao saldo da política de poder escravista 

devastador avalia que se tratou do desaparecimento dos povos indigenas que viviam 

ao longo dos rios e “da sua substituição por novos contingentes das elites locais, e 

seus escravos, de indígenas e seminômades que foram sendo descidos dos 

afluentes para a calha do rio principal pelos agentes da colonização” (PORRO, 2002, 

p. 174). 

Segundo Antônio Porro (2002), neste processo de despovoamento maciço e de 

repovoamento parcial, preciso é assinalar o desaparecimento dos padrões 

adaptativos da população original, que não chegou a se reconstituir quando do 

repovoamento induzido pelo colonizador, e ressalta ainda mais Antônio Porro (2002) 

que “a formação de um estrato de neo-indígena, inserido na sociedade colonial e 



144 
 

marcado pelo desenraizamento e pela aculturação intertribal e interétnica” (PORRO, 

2002, p. 176). 

Situação refletida nos botocudos, mais precisamente aos seus 

contemporâneos, os “KrenaK” ou “Borun”, que se constituem nos últimos “Botocudos 

do Leste”, um grupo habitando, (sobrevivendo) às margens do rio Doce, no 

município de Resplendor, na região Leste de Minas Gerais. 

 

4.3.1 A decretação da guerra ofensiva contra os índios do rio Doce, o povo 

brasileiro, nossos índios 

“Que piores inimigos têm o Império do que os súditos dele, 

 que matam ou mandam matar os índios pacíficos sem manifesta ou prévia provocação? 

Que lhes usurpam a terra? 

Que os excitam à rebelião e à desconfiança espalhando 

 entre eles insinuações de que os diretores 

 os querem reunir para os matar? (...) 

Que bons cidadãos são os que lhes dão camisas de bexiguentos 

 e dos que morreram de sarampo, para os exterminar? 

 Que os convidam para comer, e lhes dão tiros? (...)  

Que esforçam as suas mulheres e filhas? 

 Que os fazem trabalhar e lhes pagam com pancadas?” 

Carta dirigida S. A. R. e Príncipe Regente do Brasil, 

 e Seu Defensor Perpetuo. (NAUD, 1971)
73 

 

Em fins do século XVIII, no vale do rio Doce, encontravam-se os mais “ferozes” 

inimigos da colonização portuguesa. A região ao longo do litoral permanecia como 

um dos últimos espaços desconhecidos, reduto absoluto de povos nativos 

selvagens, designados pela categoria de Botocudos. 

A colonização oficial planejada para o vale do rio Doce no início do século XIX 

tinha como finalidade o aproveitamento econômico do território, o domínio das terras 

habitadas por povos nativos, disponibilizando-as para a expansão e finalmente, a 

assimilação – ou eliminação – desses resistentes povos, que na sua grande maioria 

eram genéricos dos Tapuia/Aymoré/Botocudo. Nesse sentido, o território do Doce 

era uma “fronteira” da sociedade luso-brasileira, na qual era constituída por uma 

densa floresta “infestada pelos gentios” (PALAZZOLO, 1973). 

A abertura da fronteira na região do rio Doce estava inserida num movimento 

de reformas econômico-administrativas do Brasil Colonial, que vinha sendo 

processada desde meados do século XVIII. E a colonização e as políticas 

                                            
73

 NAUD, Leda Maria, (org.), Informações Relativas à Civilização dos Índios, Ordenadas por Sua 
Majestade, o Imperador, no Ano de 1826. RJ: Revista de Informação Legislativa, nº 29, 1971, p. 315. 



145 
 

indigenistas praticadas no Doce, que variaram da eliminação à pacificação e à 

assimilação dos nativos Botocudos, inseriram-se um projeto que deveria agregar, 

conforme esclarece Antônio Carlos Amador Gil (2002) num só tempo a grande 

“heterogeneidade racial, cultural e linguística herdada da colonização portuguesa na 

construção da nova nação. Foi um processo que impôs limitações, força e poder das 

elites sociopolíticas, com consequente dominação” (GIL, 2002, p. 21). 

Caio Prado Jr. (1995, p. 91) considerou que o projeto fundamental da Coroa 

Portuguesa de transformar os nativos em “colonizadores” – ou, nas palavras do 

próprio autor, em “elemento participante da colonização” – não foi alcançado em 

função de sua incapacidade de se posicionar e lidar com os interesses divergentes 

dos padres e colonos. 

Sobre essa dificuldade de colonização, Leandro Narloch (2011) pontifica que 

tais dificuldades eram remanescentes desde a tentativa de evangelização dos 

índios: 

Em 1646, os jesuítas que tentavam evangelizar os índios no Rio de Janeiro 
tinham um problema. As aldeias onde moravam com os nativos ficavam 
perto de engenhos que produziam vinhos e aguardentes. Bêbados, os 
índios tiravam o sono dos padres. Numa carta de 25 de julho daquele ano, 
Francisco Carneiro, o reitor do colégio jesuíta, reclamou que o álcool 
provocava “ofensas a Deus, adultérios, doenças, brigas, ferimentos, mortes” 
e ainda fazia o pessoal faltar às missas. Para acabarem com a indisciplina, 
os missionários decidiram mudar três aldeias para um lugar mais longe, de 
modo que não ficasse tão fácil passar ali no engenho e tomar umas. Não 
deu certo. Foram sós os índios e os colonos ficarem sabendo da decisão 
para se revoltarem juntos. “Botaram fogo nas choupanas dos padres, que 
imediatamente desistiram da mudança” (NARLOCH, 2011, p. 31). 

 

Ficou claro que a evangelização dos nativos na colônia era somente trazer 

“civilização” ao mundo incivilizado. Eunícia Barros Barcelos Fernandes (2016) 

esclarece que nada melhor do que um ambiente com falta de Deus, Deus esse 

cristão, para trazer aos inocentes selvagens, enfim, “a glória da civilização 

europeia”.Sendo dessa forma, que “a catequização foi financiada pelo governo, para 

que o território colonial tivesse mínimas condições de abrigar almas católicas”. No 

entanto, esse objetivo foi sendo deturpado em favor de interesses europeus 

(FERNANDES, 2016, p. 213). 

Com as dificuldades crescentes para bancar o projeto colonial inicial e o 

encadeamento indígena devido à forte resistência frente ao projeto, surge então uma 

alternativa mais comum de dominar os indígenas coloniais, ou seja, os 



146 
 

aldeamentos74. Com uma estrutura minimamente similar à de suas aldeias nativas, 

os aldeamentos se caracterizavam por serem locais onde os indígenas, de 

diferentes etnias, eram alojados após o “laço” (MATTOS, 2004). 

Originários em consequência das entradas e bandeiras, os aldeamentos eram 

o local de “desova” dos nativos, em virtude de muitas das vezes entregues à morte, 

sujeitados às epidemias, conjuntamente à má alimentação, privação de seus 

costumes e pelos trabalhos forçados. Por fim, os colonizados tinham a catequese, o 

ensino de determinados ofícios específicos, e que faltavam em território colonial. 

(MATTOS, 2004). 

Kelia Grinberg e Ricardo Salles (2014, p. 193) abordam esse acontecimento 

através de uma tabela onde apresentam a estimativa demográfica de índios 

aldeados e não aldeados por província: 

 

 

QUADRO ÍNDIOS ALDEADOS E NÃO ALDEADOS 
 

PROVÍNCIA ÍNDIOS ALDEADOS ÍNDIOS NÃO 

ALDEADOS 

TOTAL 

Ceará 1.457 --------- 1.457 

Espírito Santo 54 --------- 54 

Goiás 3.702 --------- 3.702 

Maranhão 3.273 900 4.173 

Mato Grosso 5.550 10.250 15.800 

Pará 1.656 98.344 100.000 

Pernambuco 400 --------- 400 

Piauí -------- 80 80 

Rio de Janeiro 1.467 1.500 2.967 

São Paulo 775 --------- 775 

São Pedro 813 --------- 813 

Total 19.147 111.074 130.221 

Fonte: Anexo ao Relatório da Repartição dos Negócios do Império apresentado à Assembleia-
Geral Legislativa na 1ª sessão da 8ª legislatura pelo ministro e secretário dos Negócios do 

Império – 1850 

 

                                            
74

 [...] a criação do Diretório dos Índios, em 1757, decorreu das reformas pombalinas, que, entre 
outras coisas, acabaram com o forte poder dos padres jesuítas na condução das políticas de 
civilização indígena e pretendiam conter a exploração da mão de obra autóctone por particulares. Por 
meio do Diretório, foram instituídos representantes tutelares para a administração do trabalho 
missionário nas aldeias, os quais podiam ser religiosos regulares ou funcionários seculares. 
(ALMEIDA, 1997, p. 22). 



147 
 

Os aldeamentos, que perduraram entre os séculos XVI e XIX, poderam ser 

caracterizados também como locais onde variadas etnias se encontravam em um 

espaço pequeno, produtores em inúmeras vezes, de conflitos que se baseavam em 

atritos prévios entre diferentes etnias, como já visto no tópico sobre as vinganças 

inter étnicas. Salienta-se que com o decorrer do próprio contato com os colonos, os 

indígenas passaram a reconstruri uma nova identidade de seu grupo, delimitando 

novos aspectos de uma nova aldeia. Aspectos esses descritos por Mattos (2004) em 

muitas das vezes como caráter negativo como o relato de “uma Botocuda 

mendigando na aldeia instituída” (MATTOS, 2004, p. 120). 

Até meados do século XVIII, os responsáveis pelos aldeamentos foram 

essencialmente os padres Jesuítas, fundando uma série de aldeamentos 

missionários – chamados de “missões ou de “misiones” no sul do Brasil, ou ainda de 

“reducciones”, como no Paraguai - organizado através de acordo com o ideal 

católico, evidenciando a importância da Igreja Católica no processo civilizatório dos 

ameríndios (CORDEIRO, 2016). 

Além dessa companhia, outras irmandades permaneciam presentes no 

trabalho de catequese, como os franciscanos, beneditinos, carmelitas, oratorianos e, 

principalmente capuchinhos75, se mostram com menos fôlegos em comparação com 

as menções sobre os inacianos (FERNANDES, 2016). 

                                            

75
 [...] Em 1893, houve uma rebelião. Os índios mataram os que chefiavam a missão dos capuchinhos 

e saquearam propriedades e sítios. De 1893 até 1910, 1915, havia muito ressentimento e ninguém 
queria ver aqueles índios que fugiram da missão, quase mansos, e que de novo viraram bravos. O 
problema é que nessa segunda rebelião os índios não estavam mais com arco e flecha, mas com 
carabina. Começaram a assaltar as tropas com rifle e munição. Tomaram as armas dos tropeiros e 
formaram uma jagunçagem. No meio dessa jagunçagem surgiu um capitão, um sujeito guerreiro, o 
capitão Krenak.Esses guerreiros deram muito trabalho na ocupação do rio Doce, naquele lugar, que 
hoje tem o nome de Nanuk, palavra na língua dos "Botocudo". Nome de um cara rebelde, que 
comandava uma horda de bravos guerreiros, cercando as tropas. Seguiam pela rota de tropeiros que 
havia na região, tomando suprimentos de qualquer provedor. Alimentavam os grupos de seus 
guerreiros na Serra dos Aimorés. Foi aí que o marechal Rondon, com o Serviço de Proteção aos 
Índios (SPI), mandou seus bons indianistas/sertanistas, que saíam do Rio de Janeiro, de Cuiabá e de 
outras regiões, para pacificar os "Botocudos". Assim foram pacificados esses últimos guerreiros. 
Desses sertanistas, alguns eram oficiais. Eles atribuíram a patente de capitão a esse Krenak. Somos 
descendentes da família dele. Trocou o botoque dele, com um fotógrafo, por comida. Roquete Pinto 
fez uma foto dele quando ele já estava tuberculoso. Em troca de sua foto, ganhou os brincos e os 
anéis da orelha, que foram levados para o museu. Desse período de 1910-1925, são pequenas 
narrativas que contam os momentos de visita de autoridades, os momentos de namoro e depois os 
momentos de matar todo mundo. Até que, em 1922, por orientação do marechal Rondon e da turma 
dele que havia criado o SPI, houve a localização desses índios. Rondon deu um jeito para arrumar 
um lugar para aqueles índios, demarcando uma reserva, um território para eles, e liberava o entorno 
dos assentamentos. Chamava trabalhadores nacionais e organizava uma colonização. (CEDEFES, 
2018, grifo nosso). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Miss%C3%B5es
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Paraguai


148 
 

A legislação e política indigenistas no período da colonização apresentaram um 

corte fundamental ao separarem os nativos em “índios amigos” e em “gentios 

bárbaros”. (PERRONE-MOISÉS, 2002, p. 117). 

Separação essa feita também pelos próprios colonos portugueses, dividindo-os 

entre índios “aliados” e índios “inimigos”, designação geral dos nativos em “tupis” e 

“tapuias”. Fragoso e Gouvêa (2014a) esclarecem que “tupi” era o termo que 

identificava os “grupos pacíficos, aldeados e aliados, já a alcunha “tapuia” qualificava 

todos os povos que se mostraram resistentes desde os primeiros contatos e 

procuraram o afastamento das áreas colonizadas” (FRAGOSO; GOUVÊA, 2014a, p. 

478). 

Figura 15 – Selvagens Botocudos Museu de História Natural de Paris 1843 

Fonte: MOREL (2002) 
 

Seguindo essa premissa, os viajantes e colonos que visitaram e exploraram o 

rio Doce no Sertão de Minas, ao longo da colonização, classificaram os chamados 

Aimorés, Puris e Patachós como “tribos tapuias”, e a região, como “pátria dos 

antropófagos76” (WIED-NEUWIED, 1989, p. 283) e os Aimorés do rio Doce foram 

                                            
76 A prática de canibalismo entre os Botocudos ainda é um assunto de muita controversa; os 

antropólogos não aceitam essa hipótese. Haruf Salmen Espindola, Izabel Missagia de Mattos são 
exemplos de autores que argumentam ser a antropofagia uma justificativa para a coroa declarar e 



149 
 

considerados pelos padres jesuítas “os mais ferozes de todos os tapuias” (WIED-

NEUWIED, 1989, p. 285). 

Assim, a crueldade, a selvageria e o abominável costume de comer carne 

humana realizados pelos Botocudos foram tomados como justificativas legitimadoras 

para o processo de civilização e que era preciso urgentemente impor-lhes. Da 

mesma forma, as adjetivações negativas e a classificação dos Botocudos como 

“inimigos da colonização” serviram para justificar as investidas ofensivas e 

exterminadoras contra eles, caso “teimassem” em continuar com seu modo de vida. 

No século XIX, os Botocudos estiveram definitivamente no centro das 

atenções, sejam como alvo da legislação indigenista ou como “objetos” de interesse 

científico, como o que ocorreu em 1843, quando índios botocudos cativos foram 

levados à Paris, mais precisamente a Museu de História Natural de Paris (Figura 

15), na qual havia reproduções de partes do corpo humano, esqueletos, objetos; 

enfim, elementos da antropologia física que serviram de base para estudos 

comparativos (MOREL, 2002). 

Segundo Marco Morel (2002), esclarece que: 

 
A presença desses "selvagens" causou ebulição no meio intelectual 
parisiense. Foram tema de relatórios e acalorados debates na sessão de 
verão da Academia de Paris em 1843. Depois da discussão acadêmica, a 
decodificação: apalpados, medidos e enquadrados nos cânones do discurso 
institucional da Antropologia Física, além de registrados pela Sociedade de 
Geografia. Sem esquecer o vocabulário, publicado em edições trilíngues: 
francês, português e "botocudo". Foram alvos de comparações com índios 
norte-americanos e, em seguida, apreendidos pela fixação de suas 
imagens. (MOREL, 2002, p. 108). 

 

Deste modo, os índios Botocudos não poderiam ser, e não foram ignorados 

pela administração portuguesa das últimas décadas da colonização. A fim de 

remediar as resistências que os nativos poderiam impor ao projeto colonial, foram 

instalados diversos quartéis militares77 ao longo do rio Doce. 

                                                                                                                                        
manter a guerra de extermínio contra os “monstros comedores de carne humana” do vale do rio 
Doce. Mas entre os historiadores – Oilian José - aceita a prática de canibalismo entre os nativos. 
Entre os relatos de época dos explorados é comum opiniões como a de Guido Tomás Marlière, que 
viveu entre os Botocudos de 1813 a 1829, que assim os definia: “Os mais irrequietos e mais 
perigosos índios de Minas são os antropófagos Botocudos, que dominam particularmente a margem 
do baixo Rio Doce” (WIED-NEUWIED, 1989, p. 301). 
77

 [...] que durante a construção da estrada, encontraram uma grande pedra que servia de pousada e 
passou a ser um destacamento militar utilizado pelas juntas militares criadas pela Carta Régia de 
1808 por Dom João VI. Em 1824, o Comandante das divisões militares do rio Doce, Guido Marlière, 
dá nome ao destacamento militar de Petersdorf (aldeia de Pedro) em homenagem ao imperador 
Pedro I. No documento, o comandante explica que colocou o nome alemão por soar melhor aos 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Carta_R%C3%A9gia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jo%C3%A3o_VI_de_Portugal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pedro_I_do_Brasil


150 
 

A penetração do território do rio Doce (Sertão do Leste) exigia o apoio de 

forças militares destacadas, enquanto o território mineiro já estava pontuado por 

diversos quartéis para “[...] servir de base à fixação da população e impedir as 

incursões de índios que, vindo das matas, atacavam os povoados fronteiriços aos 

sertões [...]” (ESPINDOLA, 2005, p. 57). 

Para que esse projeto fosse possível, o príncipe regente, D. João, criou no 

início do século XIX, um novo grupamento militar responsável por adentrar o Sertão 

do Leste, combater os índios (tidos como ferozes) e garantir a segurança dos novos 

habitantes que passariam a viver nessas terras. (MOREL, 2002). 

A partir desses avanços sobre o sertão do rio Doce, os conflitos entre 

indígenas e portugueses pela posse da terra passaram a ser frequentes, surgindo à 

necessidade da intervenção lusitana no sentido de criar normas que promovessem 

efetivamente a ordem. (MOREL, 2002). 

Através da carta régia de 13 de maio de 1808 (BRASIL, 1808) as Divisões 

Militares do Rio Doce (DMRD) anteriormente solicitadas foram criadas. Pode-se 

extrair dos mapas e documentos pesquisados que a construção de quartéis militares 

em posições estratégicas visou formar uma linha defensiva para evitar os ataques 

dos nativos às povoações e populações estabelecidas ao longo do rio Doce. 

A administração portuguesa sempre esteve ciente da pressão que sofreria os 

colonos sobre as dificuldades existentes na região do leste de Minas, pois os 

colonos representavam interesses econômicos da própria Coroa. Por isso houve um 

período muito curto entre a chegada da Família Real Portuguesa (janeiro de 1808) e 

a edição de normas jurídicas (13 maio de 1808), que culminariam com a destruição 

e/ou subordinação do Botocudo no vale do rio Doce: 

 
[...] que desde o momento, em que receberdes esta minha Carta Regia, 
deveis considerar como principiada contra estes Índios antropophagos uma 
guerra offensiva que continuareis sempre em todos os annos nas estações 
seccas e que não terá fim, senão quando tiverdes a felicidade de vos 
senhorear de suas habitações e de os capacitar da superioridade das 
minhas reaes armas de maneira tal que movidos do justo terror em 
sociedade, possam vir a ser vassallos úteis, como já o são as imensas 
variedades de Índios que nestes meus vastos Estados do Brazil se acham 
aldeados e gozam da felicidade que é conseqüência necessária do estado 
social [...]. (BRASIL, 1808). 

 

                                                                                                                                        
ouvidos, uma vez que no português ou no francês não soaria bem. Assim, o Destacamento do 
Sacramento, que servia para combate aos índios botocudos do vale do rio Doce e posteriormente de 
aldeamento indígena, se transformou no maior dos aldeamentos do vale do rio Doce na primeira 
metade do século XIX. (PARAISO, 2005, p. 117). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Botocudos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mesorregi%C3%A3o_do_Vale_do_Rio_Doce


151 
 

A consolidação da guerra justa contra os Botocudos do Sertão do Leste de 

Minas, no período de 1808, se solidificou por meio da promulgação de três Cartas 

Régias sucessivas (13 de maio, 24 de agosto e 02 dezembro – anexos A, B e C) que 

foram noticiadas durante o dito ano. 

A Carta Régia de 12 de maio 1798 foi realizada inicialmente na Capitania do 

Grão Pará e Maranhão e incorporada depois nas demais capitanias e que tinha por 

intenção primordial de tornar “[...] Iguais os índios em direitos e obrigações com os 

meus [da rainha] outros vassalos”, além de revogar a execução do Diretório 

Pombalino (SIQUEIRA, 2011). 

Deste jeito, aos indígenas a quem a Carta se propunha a abraçar, passariam a 

serem encarados como vassalos da rainha, súditos com direitos e deveres. Outro 

ponto importante foi à renovação da importância do matrimônio entre brancos e 

índios, de forma que se estipulava concessão “a todos os brancos que casarem com 

índios a prerrogativa de ficarem isentos de todos os serviços públicos os seus 

parentes mais próximos, por um número de anos” (BRASIL, 1798). E desta maneira, 

o ponto principal a ser colocado em consideração na mencionada Carta Régia, foi a 

ordem escrita de não poder fazer guerra ofensiva a nenhum indígena: 

 
Regulado assim a condição (dos) índios, que já vivem aldeados, é minha 
real Intenção, pelo que toca ao que andam embrenhados nos matos e 
repugnam procurar a sociedade dos outros seus semelhantes pelos justos 
motivos que me patenteais alterar o sistema até agora seguido, e substituir 
lhe outro, que tenha por princípio não o conquistá-lo e sujeitá-los, mas 
prepará-los para admitirem comunicação e trato com os outros homens: e 
para este fim vos ordeno que não façais nem consintais se faça, debaixo 
das mais severas penas, que ficam reservadas ao Meu Real arbítrio, guerra 
ofensiva ou hostilidades quaisquer a nação alguma de gentios, que habitam 
os vastos espaços dessa capitania; e recomendo-vos do mesmo modo que 
nem deis nem consintais se dê auxílio direto ou indireto nas guerras que 
umas nações às outras poderem fazer; proibindo, debaixo de rigorosas 
penas, a compra ou recebimento de nenhuns escravos apreendidos nas 
guerras que entre si tiverem [...] E só vos será lícito adotar um sistema 
diferente deste puramente defensivo, no caso em que algumas das mesmas 
nações intentem hostilidades e correrias contra as cidades, vilas e outras 
povoações do norte [...] Todos e quaisquer comboios que frequentarem o 
interior do Brasil, e dessa capitania em particular, seja navegando os rios, 
seja caminhando pelas estradas, serão obrigados a levar entre os gêneros 
de que compuserem as suas carregações, aqueles de que os gentios fazem 
naturalmente maior estimação, afim que os encontrando, os brindem com 
tais presentes [...] Todo aquele indivíduo livre que quiser estabelecer-se nas 
terras e povoações dos gentios lhe serás concedida licença para isso; mas 
não poderá fazê-lo sem dar parte ao governo [...] Encarregando-vos 
ultimamente de cumprirdes e fazerdes se cumprir quanto nesta se contém, 
não obstante quaisquer outras ordens ou disposições em contrário sejam. 
Escrita no Palácio de Queluz em 12 de maio de 1798. (BRASIL, 1798, grifo 
nosso). 

 



152 
 

Vânia Maria Losada Moreira (2001b) ressalta que com as guerras proibidas, 

“os colonos perdiam grande possibilidade de usufruírem de uma mão de obra 

semiescrava, a não ser que fossem estabelecidos conflitos diretos com esses 

indígenas” (MOREIRA, 2001b, p. 97). E ficou evidente que as terras também não 

seriam desocupadas por livre e espontânea vontade desses ameríndios, nativos das 

regiões em que se encontravam. 

Quadro de Área de abrangência geográfica e distribuição de 
responsabilidades, diretor responsável e incumbências das Divisões Militares 

do rio Doce no ano de 1818 
 

Número da 
Divisão 

Comandante 
responsável  

Área sobre a qual tinham responsabilidades e 
incumbências a que estavam obrigadas  

 

          1ª 

Luiz Carlos de Souza 
Ozório  

Desde a foz do rio Piracicaba até a barra do rio 
Suassuí pequeno. Responsável pela navegação 
do rio Doce e pelo apoio ao tráfego fluvial de 
comerciantes  

 

          2ª 

João do Monte Fonseca  Área dos rios Pomba, Muriaé e cabeceiras do rio 
Casca. Encarregada da criação e manutenção de 
aldeamentos indígenas. Incumbida da segurança 
das populações de colonos e índios aldeados, bem 
como da resolução de seus litígios.  

 

          3ª 

José Caetano da Fonseca 
(substituído no dia 22 de 
janeiro de 1820 por 
Camilo de Lellis França)  

Vales dos rios Casca, Matipó e Cabeceiras do 
Manhuaçu. Encarregada do aldeamento dos índios 
e da segurança das populações de colonos. 
Incumbida da segurança das populações de 
colonos e índios, bem como da resolução de seus 
litígios.  

 

          4ª 

Lizardo José da Fonseca  Estes dois rios, ocupando com colonos suas 
margens esquerda e direita. Seu controle deveria 
se estender também às florestas que então 
recobriam os vales dos rios Santo Antônio e 
Piracicaba, bem como toda a região dos rios Onça 
Grande e Onça Pequena e ainda o microvale do 
ribeirão Mombaça.  

          5ª Januário Vieira Braga 
(faleceu em abril de 1818) 
e só foi substituído em 
dezembro de 1820, por 
Bernardo da Silva 
Brandão.  

Parte norte do rio Doce, bacias dos rios Suassuí 
Pequeno, todo o rio Corrente e a parte sul do rio 
Mucuri.  

 

          6ª 

Antônio Cláudio Ferreira 
Torres (substituído em 
data incerta por Joaquim 
Roriz de Vasconcellos).  

Do rio Suassuí Pequeno até a cachoeira das 
escadinhas. Situada no centro da região do antigo 
“leste selvagem”, esta circunscrição militar 
limitava-se por todos os lados apenas com as 
áreas de abrangência das outras divisões. Cabia-
lhe o comando do importante presídio do Cuieté, 
para onde foram degredados muitos infratores da 
lei provindos dos principais centros mineradores.  

 

           7ª 

Julião Fernandes Leão  Região do vale do rio Jequitinhonha e seus 
afluentes. Esta divisão foi criada logo em seguida 
à Carta Régia de Guerra aos índios Botocudos. 
Sua Sede localizava-se no arraial de São Miguel, 
localizado à margem direita do rio Jequitinhonha.  

Fonte: AGUIAR (2007) 



153 
 

Já por meio da Carta Régia de 13 de maio de 1808, promulgada pelo Príncipe 

Regente D. João, destinada as elites locais, com seus escravos, aos colonos 

empobrecidos colonos e seminômades que irradiaram as novas terras pastorais, 

agrícolas e comerciais do Leste de Minas (LANGUR, 2014) foram destinados 

orientações urgentes e pontuais, quais sejam, as “guerras ofensivas”78 contra os 

botocudos, causando profundas e marcantes mudanças nos destinos de “inúmeros 

grupos indígenas – maxakali, kamakã-mongoió, gren ou botocudo, além dos tupis do 

litoral” (PARAISO, 2005, p. 35). 

A partir de então, uma verdadeira operação de guerra foi organizada e 

reforçada nos “Sertões do Leste”, nas terras proibidas do leste de Minas, nos 

sertões do rio Doce, compostas essencialmente por quartéis e presídios militares. 

Com a Carta Régia de 13 de maio de 1808 (BRASIL, 1808), a autoridade 

central tomou decisões efetivas para mudar a configuração do Sertão de Leste, 

expulsando, matando e domando os índios; povoando e explorando 

economicamente a região, processo esse estabelecido com a chegada de D. João, 

que permitiu e oficializou a guerra aos índios Botocudos, da Capitania de Minas 

Gerais, visando à posse de suas terras: 

 
[...] que Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello, do meu Conselho, 
Governador e Capitão General da Capitania de Minas Geraes. Amigo. Eu o 
Príncipe Regente vos envio muito saudar. Sendo-me presente as graves 
queixas que da Capitania de Minas Geraes têm subido á minha real 
presença, sobre as invasões que diariamente estão praticando os índios 
Botocudos, antropophagos, em diversas e muito distantes partes da mesma 
Capitania, particularmente sobre as margens do Rio Doce e rios que no 
mesmo deságuam e onde não só devastam todas as fazendas sitas 
naquelas vizinhanças e tem até forçado muitos proprietários a abandonal-as 
com grave prejuízo seu e da minha Real Coroa, mas passam a praticar as 
mais horríveis e atrozes cenas da mais barbara antropophagia, ora 
assassinando os Portuguezes e os Indios mansos por meio de feridas, de 
que sorvem depois o sangue, ora dilacerando os corpos e comendo os seus 
tristes restos; tendo-se verificado na minha real presença a inutilidade de 
todos os meios humanos, pelos quaes tenho mandado que se tentasse a 
sua civilização e o reduzil-os a aldear-se e a gozarem dos bens 
permanentes de uma sociedade pacifica e doce, debaixo das justas e 
humanas Leis que regem os meus povos; e até havendo-se demonstrado, 
quão pouco util era o systema de guerra defensivo que contra elles tenho 

                                            
78

 [...] de qualquer forma, a “guerra ofensiva” representava uma oportunidade inegável para os 

colonos de fazer escravos índios. Não é difícil imaginar o interesse dos colonos nela. Para obter a 
autorização da Coroa para declarar uma ‘guerra justa’, os colonos tinham que provar a inimizade dos 
povos contra quem eles pretendiam fazer a guerra. Nos documentos que tratam dessas guerras, era 
sempre questão de “provar a presença de um inimigo real” e, por isso, os colonos alegavam então a 
‘ferocidade’, a ‘crueldade’, a ‘barbárie’ dos índios que nada nem ninguém poderia civilizar. Parece que 
muitos desses inimigos foram “construídos pelos colonizadores cobiçosos de obter braços escravos.” 
(Perrone-Moisés, 2002, p. 125). 



154 
 

mandado seguir, visto que os pontos de defeza em uma tão grande e 
extensa linha não podiam bastar a cobrir o país [...]. (BRASIL, 1808).  

 

A Carta Régia, além de declarar guerra ofensiva aos Botocudos, ainda continha 

novas normas que visavam incentivar a presença de colonos na região, como “a 

isenção de impostos por 10 anos aos novos ocupantes e produtores dessas terras, 

10 anos de isenção de impostos sobre os produtos que subissem ou descessem o 

rio Doce e moratória relativa a qualquer dívida com a Fazenda Real de 6 anos para 

os novos ocupantes do Sertão79” (CUNHA, 1992c, p. 61). 

Na referida Carta de 1808, Dom João, Principe Regente, deixa claro a 

justificativa da “Guerra” em detrimento da anteriormente citada, a Carta Régia de 12 

de maio 1798. Sobressalta-se a menção de que o contato pacífico não havia dado 

certo, ou mesmo que a guerra por defesa não demonstrou as louváveis intenções 

régias de pacificação. A Carta Régia de 13 de maio de 1808 ainda colocava em 

destaque a utilização de outros indígenas, “os domesticados”, para o combate 

efetivo contra os índios antropófagos da região do Leste de Minas. 

Sendo que eram esses índios, ditos domesticados, antigos habitantes das 

matas, que saberiam como melhor lidar com esses ataques, amplamente descrito 

por Patrício Aureliano S. Carneiro (2013). 

Em relação ao abastecimento de mão de obra, a Carta ainda se precavia, de 

forma que: 

Os mesmos Commandantes serão responsaveis pelas funestas 
consequencias das invasões dos Indios Botocudos nos sitios confiados á 
sua guarda, logo que contra elles se prove omissão, ou descuido: Que 
sejam considerados como prisioneiros de guerra todos os Indios Botocudos 
que se tomarem com as armas na mão em qualquer ataque; e que sejam 
entregues para o serviço do respectivo Commandante por dez annos, e 
todo o mais tempo em que durar sua ferocidade, podendo elle empregal-os 
em seu serviço particular durante esse tempo e conserval-os com a devida 
segurança, mesmo em ferros, emquanto não derem provas do abandono de 
sua atrocidade e antropophagia. (BRASIL, 1808). 

                                            
79

 [...] nessa introdução do documento Régio de 13 de maio de 1808, podemos destacar: o contexto 
conflituoso local e a intervenção real como uma resposta aos apelos dos colonos, já assentados na 
região, conforme dever do governante para com os seus súditos. Essa intervenção zelaria, também, 
sobre os direitos da Coroa, na defesa de sua Real Fazenda (prejuízos ao erário). Observamos, 
também, a manutenção do estereótipo sobre os botocudos: antropófagos, bebedores de sangue, 
assassinos de portugueses e de seus aliados indígenas. Essa imagem de profunda barbárie justifica 
por sua vez, o fracasso de inserção dessas populações á uma “sociedade pacífica e doce”, porque 
possui leis e governo justos, isto é, á civilização, aqui representada pelo governo joanino. Portanto, a 
Carta Régia de 13 de maio de 1808 é considerada, por esses autores, uma ruptura, se compararmos 
com toda a legislação anterior relativa à questão indígena. Entretanto temos que relativizar esse 
enunciado, uma vez que, a guerra justa manteve-se como pratica legal, até o Diretório dos Índios e, 
nas guerras os indígenas sempre perdiam a liberdade e, também seu território. (CUNHA, 1992c, pp. 
15-16). 



155 
 

A Carta Régia de 24 de agosto de 1808 foi direcionada para a Capitania de 

Minas Gerais, a região do Rio Doce, em virtude da violência existente nos combates 

contra os índios Botocudos e para prover aumentos necessários de soldados em 

cada divisão existente na região, bem como determinava o acréscimo de sargentos 

nas divisões em virtude da falta de alferes comandantes e devido à violência dos 

combates existentes, a determinação de presença de médicos de cirurgiões: 

 
Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello, do meu Conselho, Governador e 
Capitão general da Capitania de Minas Geraes. Amigo. Eu o Príncipe 
Regente vos envio muito saudar. Havendo-me sido presente a carta que me 
foi dirigida pela Junta que convocastes nessa Capitania, por execução da 
Carta Regia de 13 de Maio do corrente anno, em que ordenei a guerra 
offensiva contra os Índios Botocudos, e outras providencias para a 
navegação do Rio Doce, sou ora servido de ampliar-vos, e á referida Junta 
e jurisdicção concedida na mencionada Carta Régia, autorizando-vos por 
esta, não só para poderes augmentar o numero de soldados necessários, 
em cada divisão, e o seu vencimento, como parecer justo, mas também 
para accrescentar em cada uma dellas um Sargento, que possa supprir as 
faltas do Alferes Commandante, e um Cirurgião que se imcumba do 
tratamento dos enfermos: e sobre qualquer outro objecto de que um maior 
conhecimento deste negocio possa mostrar a necessidade de novas 
providencias me informareis immediatamente para que eu resolva o que 
parecer mais conveniente ao meu real serviço e ao bem dos povos dessa 
Capitania, que tanto desejo promover: O que tudo assim haveis entendido, 
e fareis executar na fórma que deixo ordenado. Escripta no Palácio do Rio 
de Janeiro em 24 de Agosto de 1808. (BRASIL, 1808). 

 

A última Carta Régia de 2 de dezembro de 1808, especificamente para a 

Capitania de Minas Gerais, diz respeito abertamente sobre a intenção da fixação de 

“fábricas” e companhias que atraíssem o progresso para citada região e, 

consequentemente, para a colônia:  

[...] viram cessar a tyrannia dos Índios Botocudos, como também para 
favorecer o estabelecimento de alguns sujeitos que têm concorrido para 
erigir fabricas de mineração e trabalhos de agricultura, nestes terrenos 
novamente restaurados, o que muito desejo promover: sou servido, 
conformando-me com as propostas da mesma Junta, determinar-vos, para 
que assim o façais immediatamente executar, em primeiro logar: que no 
território novamente resgatado das incursões dos Índios Botocudos, ou 
ainda outros quaes quer, considereis como devolutos todos os terrenos que, 
tendo sido dados em sesmarias anteriormente, não foram demarcados, nem 
cultivados até a presente época, e que façais executar o que para 
semelhantes casos dispõe a Ordenação Liv. IV. tit. 43 e as ordens reaes 
posteriores. Em segundo logar: que daqui em diante permittais a cada um 
dos Commandantes nas suas respectivas Divisões que possam demarcar e 
assignalar terrenos proporcionaes ás fabricas dos que forem entrando, 
ficando depois estes novos proprietarios que entrarem de posse, obrigados 
a procurar o titulo legitimo das sesmarias, intervindo a necessária 
informação dos mesmos. (BRASIL,1808). 

 



156 
 

Como já mencionado, a intenção primordial da Coroa ao estipular a guerra 

“justa” contra os Botocudos, teria sido, entre outros fatores, o direito e o interesse do 

governo em estimular o investimento da região. Recorda-se que os veios auríferos 

naquele período estavam escassos e simultaneamente ao desenvolvimento da 

região do Vale do rio Doce, o desbravamento do Mato Grosso também acontecia, 

em detrimento do esgotamento tanto das minas em Minas (AMANTINO, 2002). 

Por isso a Carta reafirmava a utilização de mão de obra, amplamente 

necessária na colônia, que mesmo com a utilização da escravidão negra, os índios 

ainda eram úteis, devido ao seu trabalho escravo, ressaltando que ainda era 

necessária a reorganização da existência desses grupos de gentios na região do 

Leste de Minas, afirmações esses apontadas por Hal Langfur (2002). 

Portanto, a última Carta Régia repetia o direito de usar da mão de obra 

indígena: 

 
[...] sendo pequeno o numero de índios, que se vierem offerecer, procureis 
que os fazendeiros se encarreguem de instruí-los, e possa também 
aproveitar-se do útil do seu trabalho, como compensação do ensino e 
educação que se encarregam de dar-lhes: primeiro: que possam os 
sobreditos fazendeiros servir-se gratuitamente do trabalho de todos os 
Índios que receberem em suas fazendas, tendo sómente o onus de os 
sustentarem, vestirem e instruirem na nossa Santa Religião, e isto pelo 
espaço de 12 annos de idade, e de 20, quanto aos que tiverem menos de 
12 annos, podendo deste modo indemnizar-se das despezas que hão de 
fazer com o seu tratamento, educação e curativo nas enfermidades, vindo 
também assim a ter uma remuneração do seu trabalho e vigilância, 
emquanto os mesmos Índios lhes não podem prestar nenhum serviço, ou 
pela idade, ou pela sua rusticidade e ignorância da língua Portugueza; 
segundo: que havendo os mesmos fazendeiros satisfeitos a estas 
condições, nada mais lhes possa ser pedido pelos mesmos Índios, e que 
seja prohibido a qualquer pessoa desencaminhar Índios assim 
estabelecidos, e acolhel-os em qualquer fazenda antes do prazo 
estabelecido, findo o qual poderão ajustal-os pelo jornal que lhes convier, 
tendo sempre a preferencia o fazendeiro que os civilisou. (BRASIL, 1808). 

 

4.3.2 Um extermínio indígena a moda Luso-brasileira – o “justo terror” 

 

Na Carta Régia de 13 de maio de 1808, os Botocudos apareceram como 

seres medonhos, pois eram capazes de “praticar as mais horríveis, e atrozes cenas 

da barbárie antropofágica, ora assassinando os Portugueses e os índios mansos por 

meio de feridas, de quem sorvem depois o sangue, ora dilacerando os corpos e 

comendo os seus tristes restos” (CUNHA, 1992c, p. 58). 

Também estava explícito na Carta Régia que o objetivo da guerra era mover 

os índios pelo “justo terror”, sujeitando-os: 



157 
 

 
[...] ao doce jugo das Leis, e promettendo viver em Sociedade, possão vir a 
ser Vassallos úteis, como já o são as immensas Variedades de Indios, que 
nestes Meus vastos Estados do Brazil se achão Aldeados, e gozão da 
felicidade, que he consequencia necessaria do Estado Social [...]. (Carta 
Régia de 13 de maio de 1808 apud CUNHA, 1992c, p. 58). 

 

Com isso, o Estado exercia o “justo terror” como método para submeter 

“bárbaros antropófagos”, que viviam “sem lei” e ainda estavam fora do “estado 

social”. As cronologias da conquista e da colonização dos territórios indígenas e dos 

sertões da Capitania de Minas Gerais iniciaram-se de forma mais sistemática, com 

ordens expressas da Coroa de abrirem os rios, no caso da capitania do Sertão do 

Leste, o rio Doce à navegação e ao povoamento (PALAZZOLO, 1975). 

A presença de índios considerados hostis e refratários à dominação da 

sociedade regional em expansão foi durante todo o século XIX um dos problemas 

centrais da chamada segurança pública de todo o norte da província, que incluía a 

região do vale do rio Doce. 

No entanto, a força militar existente na província mostrava-se incapaz de 

garantir a segurança individual e das propriedades, em especial da elite regional. E 

isso acabou levando os senhores de escravos a adotar uma estratégia bastante 

perigosa de combate aos índios, tal como fica evidenciado no ofício escrito pelo 

chefe de polícia ao Presidente da Província de Minas Gerais, descrito por John M. 

Monteiro (1994): 

 
Havendo recebido as participações dos Juízes de Paz do termo, sou 
informado pelo do 1º Distrito que lhe fora comunicado no dia 21 do corrente 
(julho de 1834) que um escravo de Cosme Francisco da Mota, morador dos 
sertões desta Vila [de São Matheus], andava ao convite aos mais escravos 
para sublevarem-se [...]. Contudo, por precaução passei a ordenar o 
recolhimento das armas de fogo que se acham pelas fazendas a um 
depósito nesta Vila. A fim de enfraquecer a Escravatura, farei todo o 
possível por me inteirar da verdade e desviar este mal. Muito precisa se 
fazer, Exmo. Senhor, nos destacamentos de Galveias, Itapadinha para a 
defesa dos fazendeiros e poderem estes desarmarem os escravos que 
conservam armados por causa dos Índios Botocudos. O número de 
escravos presentemente é excessivo à vista da população e quase todos 
tem armas. (MONTEIRO, 1994, pp. 127-128). 

 

Esse documento é especialmente importante, pois deixa patente o grau do 

temor que os índios botocudos espalhavam naquela região, a ponto dos fazendeiros 

e moradores locais manterem armadas as maiores partes da escravatura, numa 

aparente contradição às normas mais elementares de segurança, prevalecentes na 

sociedade escravista. (PORTO ALEGRE, 1998). 



158 
 

De fato, a estratégia de armar os escravos para garantir a defesa contra os 

temidos botocudos pôs os moradores do rio Doce na difícil posição de 

enfrentamento numa guerra contra o “gentio bárbaro” (PORTO ALEGRE, 1998). 

Os prisioneiros de guerra tornavam-se, automaticamente, cativos e deveriam 

ser entregues conforme a Carta Régia de 13 de maio: 

 
[...] para o serviço de respectivo Commandante por dez annos, e todo o 
mais tempo que durar sua ferocidade, podendo elle empregallos em seu 
serviço particular durante esse tempo, e conservallos com a devida 
segurança mesmo em ferros, enquanto não derem provas do abandono de 
sua atrocidade e Antropophagia. (BRASIL, 1808). 

 

Além da política de extermínio, fomentada pela guerra declarada, ficou 

documentado que ao longo do século XIX o governo Geral igualmente adotou outros 

meios no trato com os indígenas. Como o que ocorreu em 1824, quando o Governo 

estabeleceu o regulamento para a civilização dos índios botocudos nas margens do 

rio Doce, que previa o aldeamento para os chamados índios bravos. E vinte anos 

depois, entrou em vigor o regulamento acerca das Missões de Catequese e 

Civilização dos Índios de 1845, o qual tratava da organização administrativa dos 

aldeamentos. (SILVA, 2016). 

Do extermínio às catequeses, a política indigenista do século XIX buscou ver 

extintas as populações indígenas. Principalmente devido à mudança de postura 

ocorrida em 1818, jogando por terra a Carta escrita no Palácio de Queluz em 12 de 

maio de 1798, declarando de guerra ofensiva contra os Botocudos, guerra que 

perdurou até 1831, o que, de certa forma, dava aos fazendeiros, colonos, posseiros 

e alguns políticos, a base para executarem ações hostis e exterminantes contra 

alguns indígenas (principalmente contra os Botocudos). 

 

 

 

 

 

 

 

 



159 
 

5 BOTOCUDOS: INDIGENÍSSIMO PROVINCIAL 

 

“Até agora não pudemos saber se há ouro ou prata nela, ou outra coisa de metal,  

ou ferro; nem lha vimos. 

 Contudo a terra em si é de muito bons ares frescos e temperados como os de Entre-Douro-e-Minho, 

 porque neste tempo d'agora assim os achávamos como os de lá. 

Águas são muitas; infinitas. 

Em tal maneira é graciosa que, 

 querendo-a aproveitar, dar-se-á nela tudo;por causa das águas que tem! 

Contudo, o melhor fruto que dela se pode tirar parece-me que será salvar esta gente. 

 E esta deve ser a principal semente que Vossa Alteza em ela deve lançar. 

(...). E desta maneira dou aqui a Vossa Alteza conta do que nesta Vossa terra vi” (CAMINHA, 2005)
80

  

 

O decorrer do século XIX pareceu ter assistido a um crescente otimismo da 

população europeia, principalmente em relação a si próprios e à cultura da qual 

participavam. Evolução, progresso, produção e civilização foram para esses povos 

motivos de orgulho a ponto de serem intolerantes a qualquer outra sociedade em 

que os homens pudessem viver de maneira diferente. 

Nessa pesquisa observou, pelos relatos sobre o século XVI, que nos encontros 

com os índios no “novo mundo”, fez surgir, no olhar do colonizador, sobre aqueles 

seres humanizados com homens e mulheres, a necessidade de serem 

catequizados, de ter suas almas salvas. 

Contudo, no século XVIII esses seres foram chamados de bárbaros, 

antropófagos, fenômeno esse gerado “pela fome e miséria” e que por eles, os índios, 

de natureza desvalorizada, muito mais próximos das feras que do homem branco 

europeu civilizado, constitui-se então, muitas das vezes, um detonador para os atos 

de violência contra esses povos originários, produzindo seu extermínio, através das 

chamadas “guerras justas”. 

Os discursos oitocentistas analisados por autores como Joseph Hôffner (1973), 

Maria Hilda Baqueiro Paraiso (1992, 1998 e 2005), Izabel Missagia de Mattos (1996, 

2000 e 2004), bem como por José Otávio Aguiar (2007), Rita Heloísa de Almeida 

(1997), José Caetano da Silva Coutinho (2002) e o estadunidense Hal Langfur 

(2002, 2014 e 2017), fazem concluir que tais discursos foram construídos em um 

espaço, em um período social de auto-reflexão filosófica, onde o que prevalecia era 

a substituição do discurso natural por certezas respaldadas por conhecimentos 

                                            
80

 CAMINHA, Pero Vaz de. A carta. Revista Centro de Comunicação e Expressão da UFSC. v. 43, nº 

0, p. 52, Florianópolis/SC, 2005. p. 32. 



160 
 

científicos. Onde os colonizadores partiram da hipótese da excelência da sua 

civilização branca, moderna e europeia e concluíram pela confirmação de seus 

pressupostos eurocêntricos. 

Na verdade, os colonizadores não apenas postularam sua superioridade 

cultural, genética e espiritual, mas também apresentaram seu modelo de sociedade 

como o único realmente factível e propriamente humano. 

Esse método colonizador não foi aplicado de maneira diferente sobre a 

população indígena da região dos sertões do leste mineiro, região esse que no 

século XVI era conhecida como “área proibida”. 

Pelo contrário, esse método colonizador opressor foi rigorosamente aplicado, 

principalmente na população originaria dos “Botocudos do Leste”, hoje conhecidos 

como “KrenaK” ou “Borun”, cujo território primitivo era a vasta Mata Atlântica no 

Baixo Recôncavo Baiano, que após terem sido expulsos do litoral pelos Tupis, 

passaram a ocupar a faixa de floresta paralela, conhecidas por Floresta Latifoliada 

Tropical da Encosta ou Mata Pluvial Tropical, localizada entre a Mata Atlântica e o 

rebordo do Planalto (RIBEIRO, 2009). 

Os Botocudos foram sendo expulsos até aos sertões do leste de Minas, sendo 

hoje no que resta dessa população, literalmente “sobrevivem” às margens do rio 

Doce, no município de Resplendor/MG e como bem descreve Regina Horta Duarte 

(2002), as primeiras impressões sobre os índios botocudos nunca foram boas, 

principalmente no vale do rio Mucuri, onde sempre foram rotulados como selvagens, 

bárbaros, canibais e a partir desses olhares, passíveis de extermínio por não terem 

“deuses, nem reis, nem leis e o estômago era seu único ídolo, regente e governador” 

(DUARTE, 2002, p. 277). 

Fica evidente pelo levantamento bibliográfico que os retratos das condições e 

características dos índios Botocudos vierem principalmente de observações de 

eruditos viajantes europeus dos séculos XV a XVIII, como o alemão Hans Standen, 

o filósofo Michel De Montaigne, o francês Anthony Knivet, entre outros como 

François-Auguste Biard – (teve contato com os Botocudos em 1855), Johann Moritz 

Rugendas – (contato em 1828), Georg Wilhelm Freyreiss – (contato em 1814), 

Edme-François Jomard – (contato em 1846), conde de Suzanet – (contato em 1845), 

Carl Friedrich Philipp von Martius – (contato em 1845), J. Mawe – (contato em 1810), 

Robert Christian Barthold Avé-Lallemant – (contato em 1859), Johann Jakob von 

Tschudi – (contato em 1838), (DUARTE, 2002) e em especial o príncipe Maximiliano 



161 
 

Wied-Neuwied – (contato em suas viagens pelo Rio Doce em 1815), bem como de 

Augusto de Saint- Hilaire – (contato em 1822) e J. B. von Spix e C. F R von Martius – 

(contato em 1817), que espalharam informações sobre os índios Botocudos, as 

notícias propaladas desde cedo sobre seus costumes e tradições, mas também de 

informações muitas das vezes rotuladas de preconceitos. 

Hal Langfur (2002) descreveu que o sistema social Botocudo não era um 

sistema estruturado, tornando-os “anômalos” em relação aos demais grupos dos 

índios falantes de língua Jê, observando que hoje os KrenaK falam o Borum, 

subtronco da língua Jê. 

Para Jules Henry (1964) a única unidade de cooperação estável entre os índios 

botocudos girava em torno de interesses sexuais, consolidando-se sobre a base de 

famílias-extensas, com a ligação entre os companheiros de caça, bem como o 

controle pela opinião para preservar as características do “homem ideal Botocudo”, o 

WaiKayú81. Apesar da posição do antropologista Jules Henry (1964) de que os 

Botocudos estavam desestruturados socialmente, ele apresentou aqueles aspectos 

como meios preservados pelos Botocudos para manterem sua coerência e 

possibilidade de subsistir (HENRY apud LANGFUR, 2002, p. 278). 

Conduto, Mattos (2004) ressalta que o conhecimento acerca da composição 

etno-histórica dos Botocudos na bacia do Doce, região essa delimitada pela 

pesquisa, nunca afastou eles a imagem de serem índios violentos e de difíceis 

“catequização”, de serem provocadores de grandes guerras “intestinais” e 

deslocavam-se rapidamente para os interiores dos sertões. 

Não foram poucos expedicionários que, ao percorrer os sertões, perderam a 

vida, como o bandeirante paulista Fernão Dias Pais, cuja entrada, realizada em 

1673, teria sido, de acordo com Izabel Missagia de Mattos (2004) muito bem 

sucedida em relação à descoberta de esmeraldas. 

Mattos (2004) vai mais longe ao destacar que a inferioridade numérica dos 

colonizadores nas matas “extensas e infestadas” de índios, favoreceu a adoção “de 

procedimentos de conquista baseadas em estratégias militares, com a implantação 

                                            
81

 Jules Henry descreveu que “a existência de uma forte relação entre os homens que formavam os 
grupos de caça, a qual ia para além dos laços consangüíneos. A transformação de um menino em 
homem envolvia as experiências adquiridas na convivência com o grupo como casar-se, ter filhos e 
enfrentar as disputas com outras famílias extensas ou, no período pós-contato, com os não-índios”. 
Este processo o tornaria num Waikayú, traduzido por Henry (1964) como “pessoa plena e orgulhosa 
de si mesmo” (HENRY apud LANGFUR, 2002, pp. 278-279). 



162 
 

da rede de quartéis para o guarnecimento dos exploradores na região” (MATTOS, 

2004, p. 140). 

 

Figura 16 – Mapa do recorte da atual Reserva Indígena KrenaK no Município de 
Resplendor/MG 

 
Fonte: MATTOS (1996) 



163 
 

 
Além da política de extermínio, ao longo do século XIX, fomentada pela guerra 

ofensiva declarada em 1818 que permaneceu em vigor até 1831, outros meios no 

trato com os indígenas foram surgindo como o que ocorreu em 1824, quando o 

Governo Regente estabeleceu regulamentos para a civilização dos índios Botocudos 

nas margens do Rio Doce. Entre outras coisas, previa o aldeamento dos índios 

bravos, em especial os Botocudos, que tiveram de ser aldeados com grupos 

indígenas que historicamente viviam em conflitos com os Botocudos – como os 

Tupis, Malalí, MaKoní, Pataxó, MaxaKalí, Pañâme, Kopoxó e KamaKã-mongoió, que 

permaneceriam aldeados com as promessas de proteção e acesso aos bens da 

sociedade dominante, como armas de fogo (SILVA, 2006). 

Apesar da resistência, grupos de Botocudos foram aldeados por militares, 

diretores praticamente leigos e por missionários jesuítas em vários pontos da 

capitania de Minas Gerais e Espírito Santo, hoje atuais estados da Bahia, Minas 

Gerais e Espírito Santo (MATTOS, 2004), sempre com o amparado da decretação 

da “Guerra Justa”, através das Cartas Régias (Anexos A, B C e D), assinadas no Rio 

de Janeiro pelo Príncipe Regente D. João. 

Na primeira Carta Régia (BRASIL, 1808) foi determinada a guerra ofensiva aos 

Botocudos de Minas Gerais, por considerar que os mesmos eram irredutíveis à 

civilização e que a guerra de caráter defensivo não surtia os efeitos desejados no 

tocante a garantir a expansão da conquista na capitania de Minas Gerais e Espírito 

Santo. 

Já a segunda Carta (BRASIL, 1808) autorizava o Governador e Cap. Geral da 

citada capitania a criar uma tropa especializada no combate aos índios, para 

viabilizar a guerra ofensiva determinada na Carta Régia de 13 de maio de 1808 

(BRASIL, 1808). A terceira (BRASIL, 1808) estabelecia planos acerca de como 

promover a educação religiosa dos índios e seu efetivo controle, como forma de 

viabilizar a navegação dos rios e os cultivos nos terrenos tomados dos Botocudos. E 

no contexto desse plano, o Príncipe Regente D. João autorizava o confisco das 

terras ocupadas pelos grupos dos botocudos, que passavam a ser consideradas 

como devolutas e deveriam ser distribuídas como sesmarias, particularmente entre 

os que se destacassem na guerra ofensiva contra os Botocudos (PARAISO, 1998). 

Siqueira (2011) esclarece que aos novos proprietários das terras originárias 

dos índios Botocudos era garantido o livre acesso ao trabalho dos indígenas que 



164 
 

fossem capturados em atitude aguerrida, por um período que variava entre doze e 

vinte anos, a depender do grau de rusticidade e dificuldade dos aprisionados em 

aprenderem as novas formas de trabalho. Também era prevista a criação de 

aldeamentos administrados por particulares para educar os índios que se 

submetessem e se apresentassem “com interesse e boa disposição” (SIQUEIRA, 

2011, p. 79). 

Vinte anos depois, entrou em vigor o Regulamento acerca das “Missões de 

Catequese” a cargo dos missionários jesuítas e a “Civilização dos Índios” de 1845, o 

qual tratava da organização administrativa dos aldeamentos. (SILVA, 2006). 

A “paranoia colonial”, capaz de configurar imagens de extrema violência 

atribuida aos índios, tal como descreveu Regina Horta Duarte (1998), parece, por 

um lado, justificar o mito e o pavor do indígena antropófago e irredutível à civilização 

do homem metafísico, que aterrorizava as populações forasteiras e motivava 

expedições de extermínio. 

O mito colonial da existência de tribo “antropófaga” sempre recaiu sobre os 

Botocudos, Mattos (2004) descreve que “os cronistas que chegaram a observar de 

perto os Botocudos afirmavam, no entanto, já terem, os indígenas observados, 

abdicado da pratica de tais atos de barbarismo” (MATTOS, 2004, p. 141). Enfim, o 

mito “antropófago” dos indígenas Botocudos da região leste de Minas subsistiu até o 

início do século 20, com a extinção dos Pojichá82. 

 

5.1 Reflexos das faces da colonização 

“Nós, povos indígenas 

Queremos brilhar no cenário da História 

Resgatar nossa memória 

E ver os frutos de nosso País, sendo dividido Radicalmente 

Entre milhares de aldeados e “desplazados” 

Como nós”. (POTIGUARA, 2004). 

 

No momento em que os europeus chegaram ao litoral brasileiro, estas eram 

habitadas por povos de diferentes etnias. Segundo Ribeiro (2009), nessa época vivia 

no país cerca de 900 povos originários, constituindo cerca de 6 milhões de pessoas. 

No litoral da região do Sul da Bahia e norte do Espírito Santo, predominavam os 

                                            
82

 [...] os únicos considerados antropófagos pelos missionários do aldeamento central Nossa Senhora 
dos Anjos do Itambacuri, remanescentes Botocudos no município de Itambacuri, Minas Gerais. 
(MATTOS, 2004, p. 141). 



165 
 

grupos do tronco Macro-Jê, família Jê, entre eles os Aymorés, Kréns, Puris, Pataxós, 

MaxaKalí, bem como os denominados Botocudos pelos europeus. 

Esses Botocudos ocupavam originalmente a Mata Atlântica no Baixo 

Recôncavo Baiano, ocuparam a faixa de floresta paralela, conhecidas por Floresta 

Latifoliada Tropical da Encosta ou Mata Pluvial Tropical, localizada entre a Mata 

Atlântica e o rebordo do Planalto (RIBEIRO, 2009, p. 35), um território que se 

estendia deste o litoral sul da Bahia até ao longo vasto sertão de Minas Gerais, 

direcionados pelo rio Doce, que ligava Minas Gerais ao litoral capixaba. 

O contato com os europeus promoveu o desaparecimento gradativo deste 

povo, em parte pelas doenças adquiridas, mas também pelo “processo de 

escravização a que foram submetidos e pelo processo de desinfestação de suas 

terras originarias” (CUNHA, 1987, p. 135). 

Manuela Carneiro da Cunha (1992a) descreve sobre esse momento nos 

Sertões do Leste de Minas Gerais, ressaltando que o deslocamento dos 

colonizadores para essas terras refletiu-se em debates sobre a “humanidade” e a 

“animalidade” dos índios (sobre a possibilidade de “civilizá-los”) e qual política geral 

(indigenista) deveria ser adotada naquela região: 

 
Debatem-se a partir do século XVIII e até meados do século XIX, se 
deveriam exterminar os índios ‘bravos, ‘desinfestando’ os sertões- solução 
em geral propícia aos colonos- ou se cumpre civilizá-los e incluí-los na 
comunidade política solução em geral propugnada por estadistas e que 
supunha sua possível incorporação como mão-de-obra. (CUNHA, 1992a, p. 
134). 

 

Mattos (2004) descreve sobre o processo de “desinfestação das terras”, 

procedimento esse que apareceu em inúmeros processos de “civilização” dos índios 

e que representou um “deslocamento gradual dos interesses presentes nos projetos 

coloniais em pauta, ou seja, o da simples utilização da mão-de-obra indígena para a 

efetiva ocupação de suas terras” (MATTOS, 2004, p. 118). 

Segundo Sônia de Almeida Marcato (1979) vários fatores teriam atuado para a 

dizimação e expropriação do território dos Botocudos, a saber: 

 
a) aumentou o número de bandeiras que insistiram em encontrar à ‘Serra 
das Esmeraldas’ ou procuraram descobrir ouro e pedras preciosas, e tais 
grupos acabavam se fixando na área; b) alguns grupos procuravam aldear 
índios e transformá-los em soldados para lutar contra os Botocudos, que 
impediam com guerrilhas e emboscadas suas explorações econômicas – 
organizaram-se frentes de caça aos Botocudos...; c) deu-se início a 



166 
 

exploração de madeiras e ervas, principalmente a poaia. (MARCATO, 1979, 
p. 35). 

 

Nesse sentido, “a desinfestação” das terras – seja de índios, seja da própria 

terra, tornou-se responsável pela sua valorização: inúteis em si mesmo, os índios e 

os recursos naturais significavam, no entanto, “riquezas” virtuais, ou seja, realizáveis 

a partir do “trabalho” e de sua “conversão” em bens. 

O século XIX foi marcado por novas perspectivas econômicas e políticas 

advindas de eventos que marcaram a história do Brasil, como a chegada da Família 

Real Portuguesa, a Independência do Brasil, a formação do Império, a Abolição da 

Escravatura, a Proclamação da República e outros. Nesse período, o Brasil 

apresentava problemas econômicos, com o esgotamento das reservas minerais e a 

competitividade do açúcar brasileiro com o produzido na Europa, somados a eventos 

internacionais como a Revolução Industrial e a Abolição da Escravatura, que 

agravavam a situação. 

Eduardo Bueno (2016) afirma que a migração europeia para o Brasil passou a 

ser vista como possível solução para o problema econômico vivenciado naquele 

momento, como a escassez de mão-de-obra para a lavoura de café e a necessidade 

de povoar as regiões ainda desabitadas. Sendo que, a migração tornou-se uma 

saída, estando de acordo com os interesses do Estado brasileiro, que buscava 

espaço no cenário mundial de produção capitalista. Porém, este movimento 

migratório implicou na ocupação do território dos Botocudos. 

A colonização oficial planejada para o vale do rio Doce, no início do século XIX, 

tinha como finalidade o aproveitamento econômico do território, o domínio das terras 

habitadas por povos nativos, disponibilizando-as para a expansão, e, finalmente, a 

assimilação – ou eliminação – desses resistentes povos, na sua grande maioria dos 

genéricos Tapuia/Aymoré/Botocudo. Valendo ressaltar que o território do rio Doce 

era uma “fronteira” da sociedade luso-brasileira, na qual era constituída por uma 

densa floresta “infestada pelo gentio” (PALAZZOLO, 1973). 

As terras tomadas dos Botocudos foram consideradas devolutas e cabendo 

aos comandantes das divisões a designação e a demarcação dos terrenos entre os 

colonos que se responsabilizassem pelo registro do título da sesmaria concedida 

(PARAISO, 1998). Tendo a ocupação dos sertões do leste se transformado em 

projeto estatal e o combate aos índios num dos seus elementos constitutivos, os 



167 
 

administradores do governo central passaram a pressionar os governos locais para 

a adoção de medidas urgentes para a conquista dos Botocudos (PARAISO, 1998). 

Izabel Missagia de Mattos (2004) acentua que: 

 
Nos primeiros anos do Império, entre 1824 e 1836, o vale do rio Doce, nos 
trechos mineiro e capixaba, estava franqueado à concessão de sesmarias, 
com vistas a promover o povoamento da região e a “civilização dos índios 
selvagens” face à presença significativa de índios diante de uma tímida 
população branca. A classificação dessas terras como “desertas” ou “sem 
dono”, a despeito dessa forte presença indígena, expressava a intenção de 
integrar a região ao circuito econômico, identificando suas potencialidades e 
afastando pela incorporação ou pela dizimação os grupos indígenas que ali 
viviam. (MATTOS, 2004, p. 155). 

 

A ocupação do território tradicional dos Botocudos pelos “dominadores” não foi 

pacífica. O crescente número de conflitos entre esses povos indígenas e os colonos 

colocava em cheque o sucesso do processo de colonização. Naquele momento, 

entraram em cena as forças do poder político e religioso do Estado (PARAISO, 

1998). Sendo que a Carta Régia de 13 de maio de 1808 (BRASIL, 1808), autorizava 

a “guerra ofensiva” aos Botocudos de Minas Gerais, assim como as cartas régias de 

24 de agosto (BRASIL, 1808) e de 2 de dezembro desse mesmo ano (BRASIL, 

1808), onde continham elementos básicos de uma política de opressão e onde 

renovava quase literalmente os argumentos utilizados nos séculos XVI e XVII para a 

destruição dos Aimorés e outros tantos grupos. (PARAISO, 1998). 

A decretação de guerra ofensiva na capitania do Espírito Santo decorreu de 

uma decisão do Governo Central, com vistas a evitar que os índios combatidos em 

Minas Gerais buscassem refúgio naquela Capitania e, assim, garantir o comércio 

pelo rio Doce. (PARAISO, 1998). E diante das limitações econômicas e 

demográficas, o governo central passou a financiar o empreendimento, inclusive 

como forma de superar o desinteresse e a resistência dos moradores capixabas em 

se deslocarem para os sertões. Nesse quadro de incentivos, criavam-se novos 

estímulos aos colonos, garantindo-lhes acesso às terras conquistadas aos 

Botocudos e prêmios para os que aldeassem índios e os administrassem 

(PALAZZOLO, 1973). 

Percebe-se que essas medidas partiram da convicção de que os Botocudos do 

rio Doce entravavam o desenvolvimento regional e a interiorização dos colonos, 

tendo em vista o seu comportamento belicoso e arredio, o que se constituía em um 

perigo permanente (PARAISO, 1998). Nesse contexto de enfrentamentos, numa 



168 
 

“guerra constante contra os grupos botocudos da margem norte do rio Doce” 

(MATTOS, 2004, p. 146), os métodos até então utilizados para dominá-los não 

tinham alcançado o resultado almejado, só restando o uso da força “enquanto 

durasse sua ferocidade”, descrita como comportamento animalesco, diante do qual 

não valia quaisquer “meios humanos” para civilizá-los e aldeá-los. (MATTOS, 2004, 

p. 147). 

Iniciou-se no sistema de Diretoria de Índios, a partir de julho de 1841, o 

aldeamento dos índios Botocudos, depois de um debate entre os intelectuais da 

época sobre a condição de “ser humano” dos indígenas, bem como sobre as 

atrocidades feitas contra eles. 

Segundo Cunha (1992b), “os jornais, academias de Ciência, Institutos de 

História e Geografia simultaneamente começavam a discutir sobre a vida e o destino 

do indígena brasileiro” (CUNHA, 1992b, p. 119), tendo como opositor dos grupos 

indígenas, o médico, professor e ornitólogo teuto-brasileiro, diretor do Museu 

Paulista, Hermann Friedrich Albrecht Von Ihering, que segundo Cunha (1992b) 

sobre a questão indígena no começo do século XX, chegou a sugerir, sobre os 

indígenas caingangues de São Paulo-SP, que seriam "um empecilho para a 

colonização das regiões do sertão que habitam, não havendo outro meio, de que se 

possa lançar mão, senão o seu extermínio” (CUNHA, 1992b, p. 123). 

Ainda sobre essa questão, ressalta-se comentar sobre o envolvimento do 

governo federal na proteção dos povos indígenas, bem como a identificação de ação 

com os ideais nacionalistas da Velha República. Segundo Cunha (1992b), foi 

justamente a posição antiindigenista assumida por Von Ilhering que alimentou a 

discussão sobre a questão, promovendo o surgimento de outras visões e o 

posicionamento do governo a respeito da criação de um órgão federal de proteção 

ao silvícola – o Serviço de Proteção aos Índios (SPI)83. 

 

5.1.1 O SPI e o aldeamento do índios KrenáK ou Borun em rota de extinção 

 

                                            
83

 [...] o Serviço de Proteção aos Índios e Localização dos Trabalhadores Nacionais (SPILTN), a partir 
de 1918 apenas (SPI) foi criado, a 20 de junho de 1910, pelo Decreto nº 8.072, tendo por objetivo 
prestar assistência a todos os índios do território nacional. O projeto do (SPI) instituía a assistência 
leiga, procurando afastar a Igreja Católica da catequese indígena, seguindo a diretriz republicana de 
separação Igreja-Estado. A idéia de transitoriedade do índio orientava esse projeto: a política 
indigenista adotada iria civilizá-lo, transformaria o índio num trabalhador nacional. Para isso, seriam 
empregados métodos e técnicas educacionais controlando esse processo, baseado em mecanismos 
de nacionalização dos povos indígenas. (FUNAI, 2018). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9dico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Professor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ornit%C3%B3logo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alemanha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Caingangues
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A3o_Paulo_(estado)


169 
 

A criação do órgão SPI - Serviço de Proteção aos Índios (BRASIL, 1910) foi 

fruto de um longo debate sobre a maneira como eram tratados os povos indígenas, 

focando sua condição de “ser humano”. O debate trazia diferentes posições políticas 

em relação à questão. Sendo que de um lado, eram defendidos os interesses 

econômicos pelos administradores das colônias e do governo, que não admitiam a 

interferência dos povos autóctones ao progresso econômico do país; do outro lado, 

proliferavam as ideias positivistas por parte de grupos de intelectuais, que defendiam 

os indígenas como “seres humanos” (CUNHA, 1992b, p. 121). 

O SPI propunha o aldeamento dos indígenas como meio de resguardá-los dos 

embates com os colonos. O órgão, então dirigido pelo militar e sertanista Cândido 

Mariano da Silva Rondon, representava a esperança dos intelectuais positivistas 

para a proteção dos indígenas. Recebendo apoio dos jovens oficiais do Exército 

Nacional, o SPI logo foi associado aos ideais nacionalistas (CUNHA, 1992b). 

Mas uma parte significativa da população brasileira não via com bons olhos a 

interferência federal em assuntos internos dos Estados. Para estes, o trabalho 

realizado pelo SPI supervalorizava os indígenas em detrimento da parcela 

populacional que “[...] realmente trabalhava e fazia crescer o País” (CUNHA, 1992b, 

p. 127).  

Criar e fazer funcionar o SPI não foi tarefa fácil, visto que não havia na época 

um modelo de organização alternativo a ser seguido, a não ser o do exército. Por 

volta de 1911, os KrenaK foram agrupados pelo Serviço de Proteção aos Índios 

(SPI) em uma área próxima a Resplendor. Dois Postos de atração foram criados, o 

de Pancas e o Guido Marliére, atual aldeia KrenaK. Dessa forma, suas terras 

estavam liberadas para a expansão econômica. (MATTOS, 2004). 

Em 1920, o governo de Minas Gerais destina uma parte do território original 

KrenaK a eles mesmos. A demarcação foi em 1923, após o massacre dos Kuparak 

um grupo “Botocudo”. Os quatro mil hectares doados continuavam sob a cobiça de 

não índios. Para dimensionar, estimou-se que no início do século XX havia 5 mil 

KrenaK e na década de 1920 eram 600 (FUNAI, 2018). 

Justificada pelo desenvolvimento da agricultura no vale do rio Doce, uma 

sucessão de arrendamentos nas terras KrenaK foi efetuada ao longo da segunda 

metade do século XIX e primeira metade do século passado, acarretando um 

processo acirrado de transferências compulsórias, perseguições e expulsão (FUNAI, 

2018). 



170 
 

Izabel Missagia de Mattos (2004) acentua que: 

 
O contingente demográfico dos Botocudos do Leste está reduzido a cento e 
oitenta pessoas

84
, sendo, na sua maioria, composto de crianças e jovens 

descendentes de relações interétnicas entre os Krenák com outros grupos 
indígenas, como Guarani e Kaingang e com a população regional. E as 
principais razões dessa predominância de mestiços foram à invasão por 
moradores da região e o arrendamento pelo SPI das terras do Posto 
Indígena Krenák, o processo de diáspora sofrida ao longo da administração 
do (SPI) e da (FUNAI) – em 1953 para o Posto Indígena MaxaKalí, de onde 
retornaram a pé em 1959, e em 1973 para a Fazenda Guarani – e a 
convivência com os chamados “índios infratores” deslocados pela FUNAI de 
vários pontos do país, a partir de 1968, para o Reformatório Agrícola 
Indígena ou Centro de Reeducação Indígena KrenáK. (MATTOS, 2004, p. 
189). 

 

Na década de 1950, os KrenaK foram transferidos para a área dos Maxakali, no 

Posto Indígena MaxaKalí, TI MaxaKalí, no município de Bertópolis, vale do Mucuri, 

no nordeste de Minas Gerais, onde ficaram por cerca de 2 anos. 

No momento do retorno dos KrenaK, ocorreu uma dispersão entre os índios. O 

SPI acaba dando destinos diferentes àqueles que saíram das terras Maxacali na 

década de 50. Muitos são encaminhados de trem para as terras KrenaK no 

município de Resplendor/MG, outros são encaminhados pelo SPI para outras terras 

indígenas, dentre elas o Posto Indígena Bananal em São Paulo, Posto Indígena 

Cachoeirinha no Mato Grosso; uma grande maioria vai para o Posto Indígena 

Vanuíre no município de Tupã no interior de São Paulo, para Colatina/ES e 

Conselheiro Pena/MG (FUNAI, 2018). 

De retorno ao Posto Indígena Guido Marliére no vale do rio Doce, os KrenaK, 

em 1959, encontraram suas terras ocupadas pela Polícia Florestal e fazendeiros 

(MATTOS, 2004). A situação deletéria experimentada pelos KrenaK durante a 

primeira metade do século XX, sob a atuação do Serviço de Proteção aos Índios – 

(SPI) não foi, em nada, minorada com a passagem para a esfera do novo órgão 

indigenista, a FUNAI. 

O governo federal substituiu o SPI pela FUNAI85 em 1967, através da Lei n°. 

5.371, de 5/12/1967 (BRASIL, 1967). E com a substituição do SPI pela FUNAI, criou 

                                            
84

 De acordo com informações recentes 343 pessoas vivem nesta TI - 
https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/3736 
85

 [...] sendo que a FUNAI é um órgão do governo federal e tem por função atual estabelecer e 
executar a Política Indigenista no Brasil, conforme as determinações da Constituição de 1988. É sua 
competência demarcar, assegurar e proteger as terras tradicionalmente ocupadas, bem como 
incentivar o desenvolvimento de estudos e levantamentos sobre os grupos indígenas. A FUNAI é 
composta por 45 Administrações Regionais, 14 Núcleos de Apoio Indígena e o Museu do Índio no Rio 



171 
 

também, em 19 de dezembro de 1973, a Lei nº 6.001, conhecida como Estatuto do 

Índio (BRASIL, 1973), no contexto histórico da ditadura militar. 

A criação da Fundação Nacional do Índio – (FUNAI), em 1967, foi resultante de 

um processo de enfraquecimento político e econômico do SPI, consumado pelo 

desmantelamento do quadro de servidores, descontrole administrativo e financeiro, 

perseguições políticas e acusações de abusos contra grupos indígenas. Essa 

mudança ocorre em plena ditadura, “instalada com o golpe de 1964, permitindo que 

agentes militares e policiais ocupassem cargos e implantassem uma estrutura 

autoritária no novo órgão indigenista” (RIBEIRO, 2009, p. 110). 

A Lei nº 6.001/73 normatizou as ações do órgão indigenista, bem como de sua 

competência à proteção e assistência médica e sanitária às populações indígenas, 

mas, principalmente, sobre a delimitação e a regularização de suas terras. O 

Estatuto do Índio (BRASIL, 1973) constituiu de certa forma, um avanço na política 

indigenista, que apresentava resquícios da antiga “política de atração/pacificação” 

praticada pelo SPI. Vale ressaltar que o novo documento estabeleceu novos 

referenciais para a definição das terras ocupadas tradicionalmente pelos indígenas e 

instituiu um prazo de cinco anos para a demarcação de todas as terras indígenas do 

País, o que não foi cumprido até o momento. 

Manuela Carneiro da Cunha (2012) esclarece que após 1985, a 

redemocratização do Estado brasileiro ofereceu oportunidade para que os indígenas 

discutissem as questões de seus interesses diretamente com a sociedade civil. 

Cunha (2012) esclare-se que “iniciou-se um período de conscientização e 

organização política, com o surgimento de diversos movimentos sociais, entre eles o 

movimento indígena” (CUNHA, 2012, p. 91). 

Evidentemente as discussões subsequentes promoveram ações políticas que 

querendo ou não influenciaram na elaboração da Constituição Federal de 1988 

(BRASIL, 2015), onde “trouxe mudanças para as antigas concepções e ideologias, 

reconhecendo a diversidade e a especificidade cultural dos povos indígenas, 

assegurando a legitimação de processos judiciais encaminhados através do 

Ministério Público” (MATTOS, 2000, p. 61). 

Após mais de 50 anos de existência, a FUNAI ainda continua a passar por 

reformas administrativas, buscando uma reestruturação que promova a eficácia no 

                                                                                                                                        
de Janeiro, dez Postos de Vigilância e 344 Postos Indígenas, distribuídos em diferentes pontos do 
País. (FUNAI, 2007). 



172 
 

cumprimento das determinações constitucionais com relação às necessidades das 

populações indígenas do Brasil. 

 

5.1.2 Índios KrenaK ou Borun, nossos Botocudos do século XX 

 

Sérgio Cohn (2015) descreve o depoimento do líder da comunidade KrenaK, 

Ailton Krenak, onde se subtrai com detalhes a visão, o sentimento que esse 

ameríndio tem sobre a posição da comunidade na atual conjuntura sócio-política: 

 
[...] o território tradicional do meu povo vai do litoral do Espírito Santo até 
entrar nas serras mineiras, entre o vale do rio Doce e o São Mateus. Mesmo 
que hoje só tenhamos uma reserva pequena no médio rio Doce, quando 
penso no território do meu povo, não penso naquela reserva de quatro mil 
hectares, mas num território aonde a nossa história, os contos e as 
narrativas do meu povo vão acendendo luzes nas montanhas, nos vales, 
nomeando os lugares e identificando na nossa herança ancestral o 
fundamento da nossa tradição. Esse fundamento da tradição, assim como o 
tempo do contato, não é um mandamento ou uma lei que a gente segue, 
nos reportando ao passado, ele é vivo como é viva a cultura, ele é vivo 
como é dinâmica e viva qualquer sociedade humana. É isso que nos dá a 
possibilidade de sermos contemporâneos, uns dos outros, quando algumas 
das nossas famílias ainda acendem o fogo friccionando uma varinha no 
terreiro da casa ou dentro de casa, ou um caçador, se deslocando na 
floresta e fazendo o seu fogo assim - autossustentável. (COHN, 2015, pp. 
50-51). 

 

Apesar da visão de que a terra para os KrenaK é “história”, “tradição” e 

principalmente “vida”, vale refletir que esse cenário nunca foi fácil e tranquilo, pelo 

contrario foi sempre um ambiente de conflitos, embates jurídicos e de sofrimento 

“cultural” e “espiritual”, uma vez que só em 1970 iniciou a reintegração da posse das 

terras aos KrenaK, antigo Posto Indígena Guido Marliére no vale do rio Doce, hoje 

com área demarcada e homologada por decreto s/n de 19/04/2001, publicado no 

Diário Oficial da União em 20/04/2001, secção 1, anexo registrada no cartório de 

imóveis da comarca de Resplendor/MG e na Secretaria de Patrimônio da União 

(SPU). 

Apesar de seus direitos definidos pela Justiça em 1973, muitos dos KrenaK 

foram ainda transferidos em meados de 1974 para a Fazenda Guarani em 

Carmésia. “Muitos saíram algemados de seu território original e foram tratados como 

infratores e desajustados sociais. Na década de 1980, ajudados por indigenistas, 

voltaram para suas terras ocupando apenas 44 hectares daquilo que o Governo lhes 

doou em 1920” (KRENAK, 2018). 



173 
 

Os atuais remanescentes Botocudos (KrenaK) compõem, assim, um amálgama 

de diversos subgrupos, resultado da sucessiva redução de suas terras, 

desapropriações e de relações interétnicas com outros grupos indígenas com os 

quais viveram. 

Sobre toda essa saga Izabel Missagia de Mattos (2004) acentua que: 

 

Em Minas Gerais, esse processo repressivo se concretizou, em grande 
medida, com a criação do Reformatório Agrícola Indígena no município de 
Resplendor, também conhecido como Centro de Reeducação Indígena 
(1967-1972), nas terras do Posto Indígena Krenak (antigo P.I. Guido 
Marlière), e da Fazenda Guarani (1972-1979), no município de Carmésia. 
As atividades dessas duas unidades eram comandadas por oficiais da 
polícia militar mineira que viriam a assumir postos-chave na administração 
regional da (FUNAI). Para esses locais eram levados presos os índios de 
todo Brasil (São Paulo, Amazonas, Mato Grosso, Pernambuco, Bahia, Rio 
Grande do Sul, Ceará, Maranhão entre outros) definidos pela administração 
da (FUNAI) como líderes de movimentos de oposição à ocupação de suas 
terras em função dos projetos econômicos idealizados pelo regime militar e 
aos ditames dos administradores de suas aldeias. O Centro de Reeducação 
Indígena e a Fazenda Guarani estavam sob o estrito comando do ex-chefe 
da polícia militar do Estado de Minas Gerais, capitão Manoel dos Santos 
Pinheiro, responsável também pela criação, em 25/09/1969, pela Portaria n° 
231 da Presidência da FUNAI, da Guarda Rural Indígena (GRIN), composta 
por índios definidos como de “excepcional comportamento”, treinados e 
fardados, e encarregados de manter a ordem interna nas aldeias, coibir os 
deslocamentos dos índios sem autorização, impor trabalhos e denunciar os 
infratores ao Destacamento da Polícia Militar. A Portaria 231 determinava, 
entre os objetivos da GRIN, executar o policiamento ostensivo das áreas 
reservadas aos silvícolas e impedir o ingresso de pessoas não autorizadas 
nas comunidades tribais, cuja presença viesse contrariar as diretrizes da 
política indigenista traçadas pela FUNAI. Registre-se a ação da GRIN não 
se fazia presente somente no Reformatório Krenak e na Fazenda Guarani. 
Outras áreas indígenas também sofriam com a repressão da GRIN, a 
exemplo dos Maxakali. Diante da pressão de fazendeiros, de deputados e 
da imprensa mineira para a extinção do P.I. Krenak e, apesar de a FUNAI 
ter ganho uma ação de reintegração de posse dos 4.000 ha e o juiz ter 
determinado o prazo de 15 dias para os arrendatários serem retirados da 
área indígena, Manuel Pinheiro fez um novo acordo com o governo de 
Minas Gerais. Negociou uma permuta entre a área Krenak e a Fazenda 
Guarani, para onde os índios deveriam ser transferidos, e não os 
arrendatários, como a justiça determinara. Em tempo, a Fazenda Guarani 
estava ocupada por grande quantidade rendeiros e posseiros. Sabia-se que 
os índios não desejavam a transferência, tendo alguns deles proposto sua 
ida para o Posto Vanuíre, onde parentes viviam desde 1958. Não obstante, 
foram transferidos com o “apoio” dos arrendatários que cederam um 
caminhão de comestíveis. Aqueles que persistiam na recusa em abandonar 
a área foram algemados e levados à força para Governadora Valadares, 
sede da ajudância que, nesse momento, estava sob o comando do servidor 
João Geraldo Itatuitim Ruas, que substituiu o capitão Pinheiro. Ali todos os 
Krenak, os presos do reformatório e um grupo Guarani vindo de Parati (RJ) 
foram colocados em caminhões rumo à Fazenda Guarani. (MATTOS, 2004. 
pp. 182-184). 

 



174 
 

Figura 17 – Mapa da área ocupada pelos KrenaK após o retorno da Fazenda 
Guarani

 
Fonte: SOARES (1992) 

 



175 
 

O retorno dos KrenaK à antiga área do Posto Indígena Guido Marliére no vale 

do rio Doce esbarrava no fato da terra estar nas mãos dos arrendatários (que 

detinham título de propriedade emitido pelo Estado de MG) (FUNAI, 2018). 

Geralda Chaves Soares (1992) aborda esse acontecimento complementando 

mais informações sobre o retorno dos KrenaK a terra originária: 

 
Em 1980, 26 dos 49 KrenaK que haviam sido levados para a Fazenda 
Guarani retornaram ao rio Doce, instalando-se nas ruínas da antiga sede do 
Patronato São Vicente de Paula e do reformatório (68,25 ha).Em 1983, a 
FUNAI retomou a assistência aos KrenaK. (SOARES, 1992, p. 48). 
 

Izabel Missagia de Mattos (2004) descreve esse episódio com as seguintes 

informações: 

Os krenak com a assistência da FUNAI ingressou com Ação Ordinária de 
Anulação de Títulos deferida pelo STF em 1993 que estabeleceu a 
reintegração de 4 mil ha. A retirada dos arrendatários, a quem, desde os 
primeiros anos da década de 1920, foi concedida arrendamentos e títulos 
de propriedade, concluída em 1997. A Terra Indígena Krenak, situada no 
município de Resplendor, Minas Gerais, foi demarcada em 2001, após uma 
longa lide judicial

86
. (MATTOS, 2004, p. 185). 

 

A violência a que foram submetidos os índios KrenaK e tantos outros povos 

indígenas no Brasil foi objeto da Comissão Nacional da Verdade, instituída em 2011 

com a finalidade de apurar graves violações aos direitos humanos ocorridos no 

período de setembro de 1946 a outubro de 1988 (MPF- MG, 2018). 

O relatório temático produzido pela Comissão Nacional da Verdade apresentou 

uma estimativa de que pelo menos 8.350 indígenas foram mortos no período 

investigado, como uma particularidade nessas violações, o fato de que tais 

violências não se destinaram a alguns indivíduos, mas para uma população inteira, 

por meio do esbulho de suas terras, remoções forçadas de seus territórios, contágio 

por doenças infectocontagiosas, prisões, torturas e maus tratos, ficando assim 

evidente da necessidade do reconhecimento por parte do Estado brasileiro de sua 

responsabilidade na violação de direitos dos indígenas durante a ditadura militar. 

(MPF- MG, 2018). 

                                            
86

 BRASIL. DECRETO DE 19 DE ABRIL DE 2001. Homologa a demarcação administrativa da Terra 
Indígena Crenaque (KrenaK), localizada no Município de Resplendor, Estado de Minas Gerais. 
Disponível em: < http://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret_sn/2001/decreto-127-19-abril-2001-
351786-publicacaooriginal-1-pe.html. 
 

http://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret_sn/2001/decreto-127-19-abril-2001-351786-publicacaooriginal-1-pe.html
http://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret_sn/2001/decreto-127-19-abril-2001-351786-publicacaooriginal-1-pe.html


176 
 

A partir desse relatório, o Ministério Público Federal no Estado de Minas 

Gerais87 abriu uma Ação Civil Pública em que condenou a União a reunir e 

sistematizar, no Arquivo Nacional, toda a documentação relativa às graves violações 

dos direitos humanos dos povos indígenas resultantes da instalação do Reformatório 

KrenaK, da transferência forçada para a Fazenda Guarani e do funcionamento da 

Guarda Rural Indígena. 

 

Figura 18 – Sede do Reformatório onde funcionava a sede da FUNAI na 
Fazenda Guarani e onde ficava a solitária onde os índios eram confinados 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

                                            
87

 Expulsos de suas terras, onde foi instalado um reformatório indígena durante a ditadura militar, os 
KrenaK sofreram profunda desintegração de sua cultura. O Ministério Público Federal em Minas 
Gerais (MPF/MG), por meio do Grupo de Trabalho Violações dos Direitos dos Povos Indígenas e 
Regime Militar, requereu ao Ministro da Justiça, José Eduardo Cardozo, que conceda anistia política 
ao Povo Indígena KrenaK, conforme prevê o artigo 2º da Lei 10.559/2002. Na prática, o ato resultaria 
no reconhecimento oficial das violações aos direitos humanos perpetradas por agentes de estado 
contra os KrenaK, com um pedido público de desculpas. A Lei 10.559/2002 define como anistiados 
políticos todos aqueles que, no período de 18 de setembro de 1946 a 5 de outubro de 1988, foram 
“punidos com transferência para localidade diversas daquela onde exerciam suas atividades 
profissionais, impondo-se mudanças de local de residência [...]”, exatamente o caso do Povo Indígena 
KrenaK, que, especialmente durante o período do regime militar, foi expulso de suas terras e 
submetido a todo tipo de violência e tortura, física e moral. O MPF relata no requerimento 
encaminhado ao Ministro da Justiça, que, naquele período, “houve forte intervenção governamental 
nas terras indígenas, resultando em mortes, violações à integridade física dos índios e profunda 
desintegração nos modos de vida de várias etnias, colocando em risco sua existência enquanto 
povo”, para acrescentar que “os governos militares se caracterizaram pelo desrespeito às instituições 
indígenas, pela sistemática expulsão dos indígenas de suas terras, e pela vulnerabilização e 
destruição biológica e cultural de comunidades indígenas”. No caso dos KrenaK, que ocupavam 
terras situadas à margem esquerda do rio Doce, no município de Resplendor, região Leste do estado 
de Minas Gerais, a ditadura militar provocou prejuízos gravíssimos à sua cultura: a etnia foi proibida 
de se comunicar em sua língua e de realizar seus rituais sagrados e suas danças. Os índios foram 
mantidos afastados de suas terras, tendo sofrido dois exílios, que provocaram o afastamento dos 
locais e dos materiais utilizados para suas práticas tradicionais, além de provocar a dispersão de 
diversas famílias pelo território nacional. (MPF-MG, 2018). 



177 
 

 

5.1.3 A revolta dos índios KrenaK ou Borun, nossos Botocudos do século XXI 

 

A construção do território é sempre marcada pela dinâmica do poder. Não só o 

poder estatal, mas o poder em várias dimensões. Desde o micro, como uma casa, 

até o macro como a União Europeia, por exemplo. 

O fundamental é que o território está presente em toda forma de organização 

humana. Os antigos Botocudos do vale do rio Doce construíram um território 

fundamentado em um referencial simbólico, sagrado para os membros desse grupo, 

onde Ailton Krenak (CEDEFES, 2018) detalha a relação dos Krenak, cujos 

ancestrais foram os Botocudos dos tempos da colonização, com o rio Doce. “Para os 

Krenak o rio que sempre banhou suas terras ancestrais é chamado de Uatu, ou 

Watú, e é uma entidade viva. Como é o rio maior, é avô, respeitado e querido” 

(CEDEFES, 2018). 

A territorialidade dos atuais KrenaK, remanescentes dos Botocudos, possui 

significados tão intensos que nem mesmo dois momentos de exílio um em 1953 

para o Posto Indígena MaxaKalí, de onde retornaram a pé em 1959, e outro em 

1973 para a Fazenda Guarani (1972-1979), no município de Carmésia foram 

capazes de apagar da memória desse povo os valores atribuídos ao território 

situado no vale do rio Doce. 

Esses significados são tão intensos que nem mesmo a permanência de um 

grupo no interior de São Paulo em Vanuíre, entre os Kaingang, foi suficiente para 

“desterritorializar” esses KrenaK. Muito pelo contrário, esse grupo conseguiu se 

afirmar em um território distante, mesmo dividindo o espaço com outra etnia 

indígena. Os KrenaK de Vanuíre foram capazes de construir novos significados num 

outro território, tendo como referência os elementos sagrados de suas terras 

ancestrais no vale do rio Doce (MATTOS, 2004). 

Assim, pode-se considerar que o longo processo pelo qual os KrenaK 

passaram, sobretudo a partir das ações do Estado, não impediu a manutenção dos 

significados atribuídos a seu território. O poder que define o território e, por 

consequência, a territorialidade, não se encontrava vinculado essencialmente ao 

Estado, mas passa a sacralidade projetada por um determinado grupo. Em outras 

palavras, a pretensão do Estado de efetivar uma completa desterritorialização dos 

Krenak acabou provocando a formação de múltiplos territórios (MATTOS, 2004). 



178 
 

Mesmo distante de sua terra, os KrenaK mantiveram uma dada territorialidade 

e um território simbólico capaz de trazer muitas famílias de volta ao rio Doce, que 

atualmente está morto, devido a contaminação por rejeitos de mineração produzido 

pelo rompimento da barragem em Mariana, controlada pela Samarco Mineração S.A, 

que ocorreu na tarde de 5 de novembro de 2015 no subdistrito de Bento Rodrigues, 

a 35 km do centro do município de Mariana, Minas Gerais. (KRENAK, 2018). 

 

Figura 19 – Povo indígena KrenaK – TI em Resplendor/MG 

 
Fonte: Ministério Público Federal-MG (2018) 

 

Às vezes o substantivo feminino “luta” aparece na descrição do esforço dos 

KrenaK para garantir a sobrevivência dos familiares na época em que estavam na 

diáspora ou quando estão banidos ao viver em apenas “128 hectares” (Figura 17) do 

seu território originario. Nesse sentido, “luta” é contra a dificuldade de trabalho 

cotidiano pela sobrevivência, contra as rejeições acometidas por anos, por adjetivos 

depreciativos e preconceituosos de que índio é “primitivo”; “selvagem”; “atrasado” e 

“desaculturado”, incluindo de ideias difundidas até mesmo pelo ensino escolar de 

que os índios não serviram para ser escravos, associada à concepção de trabalho 

europeu, à ideia de que os índios não gostavam de trabalhar (portanto, são 

preguiçosos), donde que prefiram viver de caça e pesca. 

 

5.2 A busca pela conciliação, pela reconstrução cultural e pelo direito 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Bento_Rodrigues
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mariana
https://pt.wikipedia.org/wiki/Minas_Gerais


179 
 

O primeiro passo, para que haja uma conciliação para com os povos indígenas, 

que há séculos vem sendo desprezados e extintos, como ocorreu com os Botocudos 

(povos originários), é preciso que haja uma interação comunicativa para com esses 

povos indígenas, com respeito, igualdade e valorização, numa verdadeira 

“reviabilização étnica”, como bem descrevia Darcy Ribeiro (2010), começando assim 

pela “pratica da consulta” a esses povos quando os assuntos estiverem relacionados 

com sua cultura e com seu território. 

A consulta prévia é uma forma de promover diálogos interculturais não 

violentos, um instrumento de fortalecimento da democracia participativa e de 

inclusão de grupos culturalmente diferenciados, exprimindo a ideia de cidadania 

ativa, inclusão nas deliberações públicas e protagonismo da soberania popular. 

O dever de consulta prévia88 é a obrigação do Estado (tanto do Poder 

Executivo, como do Poder Legislativo) de perguntar, de forma adequada e 

respeitosa, aos povos indígenas sua opinião sobre decisões capazes de afetar suas 

vidas. Essa obrigação está disposta na ratificação da Convenção 169 da OIT (C-169 

da OIT) e reafirmada na Declaração da ONU sobre direitos dos povos indígenas 

(DNUDPI). 

As Consulta Prévias devem ser verdadeiras oportunidades de participação dos 

povos indígenas, afetados no processo de tomada de decisão, com o objetivo de se 

chegar a um acordo ou consentimento com as medidas propostas. Ou seja, a 

Consulta Prévia é um processo de decisão e não uma simples reunião de 

informação como as Audiências Públicas. 

A consulta prévia aos povos indígenas é o resultado de discussões e lutas 

travadas não apenas no âmbito interno, mas também em nível supranacional, sendo 

a Convenção 169 da OIT (em vigor internacional desde 1991) a consolidação desse 

direito fundamental. 

No que interessa sobre a consciência política indígena, a Convenção nº 16989 

da Organização Internacional do Trabalho (OIT), sobre Povos Indígenas e Tribais 

                                            
88

 A oitiva às comunidades indígenas a que faz referência o parágrafo 3° do artigo 231 da CF/88 é 
claramente um tipo de consulta prévia. A oitiva se refere à obrigação do Congresso Nacional de 
consultar sobre uma decisão que evidentemente afeta povos indígenas, como o é o aproveitamento 
do potencial hidrelétrico de rios em terras indígenas. Dita obrigação, de origem constitucional, está 
complementada e reforçada pelo artigo 6° da C-169 da OIT ratificada e incorporada na legislação 
brasileira no ano de 2003 e pelos artigos 19 e 32 da DNUDPI aprovada pelo Brasil em 2007. 
 
89

 [...] o Projeto de Decreto Legislativo (PDL) nº 34/93, que sancionou o texto da Convenção 169 da 
Organização Internacional do Trabalho (OIT) - agência da Organização das Nações Unidas (ONU) - 



180 
 

em Estados Independentes é uma excelente ferramental de conciliação, pois 

apresenta importantes avanços no reconhecimento dos direitos indígenas coletivos, 

com significativos aspectos de direitos econômicos, sociais e culturais. A Convenção 

nº 169 é o instrumento internacional mais atualizado e abrangente em respeito às 

condições de vida e trabalho dos indígenas e sendo um tratado internacional 

ratificado pelo Estado com caráter vinculante. 

De acordo com a Convenção, as terras indígenas devem ser concebidas como 

integralidade do meio ambiente das áreas ocupadas ou usadas pelos povos 

indígenas, concebidas nos seus aspectos de natureza coletiva e de direitos 

econômicos, sociais e culturais além dos direitos civis. 

Os artigos 15 e 14 da Convenção (Anexo E) enfatizam o direito de consulta e 

de participação dos povos indígenas no uso, gestão (inclusive controle de acesso) e 

conservação de seus territórios. Além disso, prevê o direito a indenização por danos 

e proteção contra despejos e remoções de suas terras tradicionais (BARIÉ, 2003, p. 

42). 

Em linha com a Constituição Federal brasileira de 1988, a Convenção OIT nº 

169 também reconhece que os povos indígenas têm uma relação especial com a 

terra, base de sua sobrevivência cultural e econômica. De acordo com a Convenção 

OIT nº. 169, no caso de povos indígenas, o direito de propriedade deve ser 

compatível com a compreensão de um direito a terra, composto de preocupações da 

ordem econômica, social e cultural. 

Os Povos Indígenas, assim como os outros povos e comunidades tradicionais, 

têm o direito de serem consultados cada vez que forem previstas medidas 

legislativas ou administrativas que possam afetá-los diretamente. Esse é um direito 

estabelecido pela Convenção nº 169, da Organização Internacional do Trabalho 

(OIT), que foi elaborada no dia 07 de junho de 1989. No Brasil, a Convenção nº 169 

da OIT foi promulgada pelo Decreto nº 5.051, editado pelo Presidente da República 

                                                                                                                                        
sobre os povos indígenas e tribais em países independentes, foi aprovado no dia 19 de junho de 
2002. Assim, estabelece no Brasil as diretrizes do primeiro documento internacional a tratar de temas 
fundamentais em relação às populações tradicionais. Entre os direitos reconhecidos na Convenção 
n.169 destacam-se o direito dos povos indígenas à terra e aos recursos naturais, à não-discriminação 
e a viverem e se desenvolverem de maneira diferenciada, segundo seus costumes. Assinado pelo 
Executivo em 1991, o PDL passou pela Câmara em 1993, e em seguida ficou parado no Senado até 
2000, quando a Comissão de Constituição e Justiça o aprovou com uma emenda do senador Romeu 
Tuma (PMDB-SP). A emenda pedia a supressão dos termos "povos" e "território" do texto da 
Convenção, com a justificativa de que feriam a soberania nacional e a Constituição brasileira, que 
define as terras indígenas como propriedade da União com usufruto dos povos indígenas. 
(CONVENÇÃO n° 169, 2011, p. 21). 



181 
 

em 19/04/2004, após ter sido aprovada pelo Decreto Legislativo nº 143, de 

20/06/2002, e ratificada pelo governo brasileiro. 

Para que os Povos Indígenas e as demais comunidades possam exercer 

adequadamente esse direito, precisam-se estabelecer regras sobre como devem ser 

consultados e o importante, que esses povos e comunidades tradicionais sempre 

devem ser mantidos na posição de protagonistas de suas próprias histórias. 

 
A Conferência Geral da Organização Internacional do Trabalho, Convocada 
em Genebra pelo Conselho de Administração da Organização Internacional 
do Trabalho e reunida na mesma cidade em 7 de junho de 1989 em sua 
Septuagésima Sexta Reunião, e Observando as normas internacionais 
previstas na Convenção e na Recomendação sobre populações indígenas e 
tribais de 1957, e Evocando os termos da Declaração Universal dos Direitos 
Humanos, do Pacto Internacional dos Direitos Econômicos, Sociais e 
Culturais, do Pacto Internacional dos Direitos Civis e Políticos e dos muitos 
instrumentos internacionais sobre prevenção da discriminação, e 
Considerando a evolução do Direito Internacional desde 1957 e 
desdobramentos ocorridos na situação de povos indígenas e tribais em 
todas as 13 regiões do mundo, em decorrência dos quais considerou 
adequado adotar novas normas internacionais sobre a matéria, com vistas a 
corrigir a orientação assimilacionista das normas anteriores, e 
Reconhecendo as aspirações desses povos de assumir o controle de suas 
próprias instituições e formas de vida e de seu desenvolvimento econômico 
e de manter e fortalecer suas identidades, línguas e religiões no âmbito dos 
Estados nos quais vivem, e Observando que, em diversas partes do mundo, 
esses povos não têm condições de gozar de seus direitos humanos 
fundamentais na mesma medida que o resto da população dos Estados nos 
quais vivem e que, em muitos casos, tem-se observado um processo de 
erosão de suas leis, valores, costumes e perspectivas, e Chamando 
atenção para as importantes contribuições de povos indígenas e tribais para 
a diversidade cultural e a harmonia social e ecológica da humanidade e 
para a cooperação e entendimento internacionais, e Observando que as 
disposições apresentadas a seguir foram estabelecidas em regime de 
colaboração com as Nações Unidas, a Organização das Nações Unidas 
para a Agricultura e a Alimentação, a Organização das Nações Unidas para 
a Educação, 14 a Ciência e a Cultura e a Organização Mundial da Saúde, 
bem como com o Instituto Interamericano do Índio, em níveis adequados e 
em suas respectivas áreas de atuação, e que há uma proposta para que 
essa cooperação seja mantida no sentido de promover e garantir a 
aplicação dessas disposições, e Após ter decidido adotar determinadas 
propostas de revisão parcial da Convenção sobre populações indígenas e 
tribais de 1957 (n° 107), matéria que constituiu o quarto item da pauta da 
Sessão, e Após determinar que essas propostas devam assumir a forma de 
uma Convenção internacional resultante de uma revisão da Convenção 
sobre populações indígenas e tribais de 1957; adota neste vigésimo sétimo 
dia de junho do ano de mil novecentos e oitenta e nove, a seguinte 
Convenção, que poderá ser chamada Convenção sobre povos indígenas e 
tribais de 1989. (CONVENÇÃO n° 169, 2011, pp. 7-8). 

 

Convenção 169 da OIT, de 27/06/1989 (Promulgada pelo Decreto nº 

5.051/2004) em seus artigos 6°, 7°, 13 e 14: 

 



182 
 

Artigo 6º - 1. Ao aplicar as disposições da presente Convenção, os governos 
deverão: a) consultar os povos interessados, mediante procedimentos 
apropriados e, particularmente, através de suas instituições representativas, 
cada vez que sejam previstas medidas legislativas ou administrativas 
suscetíveis de afetá-los diretamente; b) estabelecer os meios através dos 
quais os povos interessados possam participar livremente, pelo menos na 
mesma medida que outros setores da população e em todos os níveis, na 
adoção de decisões em instituições efetivas ou organismos administrativos 
e de outra natureza responsáveis pelas políticas e programas que lhes 
sejam concernentes; c) estabelecer os meios para o pleno desenvolvimento 
das instituições e iniciativas dos povos e, nos casos apropriados, fornecer 
os recursos necessários para esse fim. 2. As consultas realizadas na 
aplicação desta Convenção deverão ser efetuadas com boa fé e de maneira 
apropriada às circunstâncias, com o objetivo de se chegar a um acordo e 
conseguir o consentimento acerca das medidas propostas. 
 
Artigo 7º - 1. Os povos interessados deverão ter o direito de escolher suas 
próprias prioridades no que diz respeito ao processo de desenvolvimento, 
na medida em que ele afete as suas vidas, crenças, instituições e bem-estar 
espiritual, bem como as terras que ocupam ou utilizam de alguma forma, e 
de controlar, na medida do possível, o seu próprio desenvolvimento 
econômico, social e cultural. Além disso, esses povos deverão participar da 
formulação, aplicação e avaliação dos planos e programas de 
desenvolvimento nacional e regional suscetíveis de afetá-los diretamente.  
[...] 
Artigo 13 1. Na aplicação das disposições desta Parte da Convenção, os 
governos respeitarão a importância especial para as culturas e valores 
espirituais dos povos interessados, sua relação com as terras ou territórios, 
ou ambos, conforme o caso, que ocupam ou usam para outros fins e, 
particularmente, os aspectos coletivos dessa relação. 2. O uso do termo 
terras nos artigos 15 e 16 incluirá o conceito de territórios, que abrange todo 
o ambiente das áreas que esses povos ocupam ou usam para outros fins. 
 
Artigo 14 1. Os direitos de propriedade e posse de terras tradicionalmente 
ocupadas pelos povos interessados deverão ser reconhecidos. Além disso, 
quando justificado, medidas deverão ser tomadas para salvaguardar o 
direito dos povos interessados de usar terras não exclusivamente ocupadas 
por eles às quais tenham tido acesso tradicionalmente para desenvolver 
atividades tradicionais e de subsistência. Nesse contexto, a situação de 
povos nômades e agricultores itinerantes deverá ser objeto de uma atenção 
particular. 
 

 

A influência da Convenção 169, embora esse fator varie de país para país, na 

América Latina teve mais êxito em comparação com outras regiões do globo, nas 

quais se registram um menor número de ratificações. Parte de sua influência foi 

refletida pelo seu caráter de modelo inspirador de reformas constitucionais e legais 

em matéria indígena em cada região – de modo que, muitos dos conceitos 

articulados por ela, como “povo e comunidade indígena”, “auto identificação”, 

“territórios tradicionais”, “autonomia”, “consulta”, “usos e costumes”, entre outros – 

aparecem acolhidos, de uma ou de outra, em constituições e em normas legais nos 

diferentes países da América Latina (BARIÉ, 2003, pp. 58-62). 



183 
 

O “direito à participação” não significa simplesmente um direito à fala, à 

manifestação de opinião, mas um direito ao reconhecimento, enquanto pessoa ou 

comunidade política que tem argumentos e razões para acatar propostas ou propor 

mudanças. A participação deve ocorrer com respeito às particularidades de cada 

indivíduo ou grupo culturalmente diferenciado, pois a democracia, tal qual é 

reconhecida na Constituição de 1988, se constitui a partir das diferenças. 

Assim, para que haja respeito, conciliação e valorização dos povos originários, 

sempre será necessário um consulta prévia a esses povos, sobre todos os assuntos 

relacionados aos indígenas. 

Com esse respeito, sobre a oportunidade de participação dos povos indígenas, 

fica evidente que o mecanismo mais coerente de consulta a todos os grupos da 

etnia KrenaK (KrenaK, Naknenuk, Nakrehé, Takruk, Watu, Atoran e Borum Erehé) 

está no procedimento de consulta em todas suas esferas, desde caciques aos 

representantes das Associações, como a associação indígena KrenaK, associação 

indígena Naknenuk, do Nakrehé, do Takruk, do Watu, da associação indígena 

Atoran e do Borum Erehé, valorizando e respeitando assim o que foi determinado na 

Convenção 169 sobre povos indígenas e tribais em países Independentes da 

Organização Internacional do Trabalho (OIT), a implementação dos direitos 

reconhecidos a esses povos sobre as mais diversas matérias, tais com o direito de 

autonomia e controle de suas próprias instituições, formas de vida e 

desenvolvimento econômico, propriedade da terra e de recursos naturais, tratamento 

penal e assédio sexual (CONVENÇÃO Nº 169, 2011). 

 

5.2.1 A perplexidade do olhar contemporânea dos indígenas sobre a “Guerra 

Justa do Terror” e outras batalhas como o começo do extermínio dos KrenáK 

 

Em entrevista, Ailton KrenaK90 - líder da comunidade KrenaK, concedida em 

setembro de 2008 (em Belo Horizonte - MG) ao jornalista Marco Antônio Tavares 

                                            
90

 [...] nasci em 1953, pois, do final de 1920 até a década de 1940, todas as famílias indígenas foram 
assentadas por Rondon na reserva do Posto Indígena Guido Marlière, que fica nos municípios de 
Resplendor e Conselheiro Pena, na margem esquerda do Rio Doce. Nasci do outro lado do rio, 
porque naquela época essa área começou a ser ocupada pelos criadores de gado. Eles enxotaram 
os índios dali, que fugiram para o Pankas, no Espírito Santo. Outros foram para o lado do Kuparak. 
Naquele lugar houve um massacre causado pelos colonos. Incendiaram a aldeia, fuzilaram crianças e 
as mulheres e mataram muitos a facão. Isso ocorreu no final dos anos 1940 e 1950 e não havia ali 
nenhuma família instalada pacificamente. Até 1970, toda a minha gente permaneceu naquele lugar 
algum tempo – uns por três meses, por um ano e meio – quando da refrega com os colonos. 



184 
 

Coelho, editor-executivo da revista Estudos Avançados, e também publicada no livro 

Rio Doce – Contrastes e confrontos (CEDEFES, 2018) esclarece algumas 

informações pertinentes, nos olhares contemporâneo dos indígenas KrenaK: 

 
Rondon e os krenak 
Marco Antônio Tavares Coelho – Como foi à sobrevivência dos índios 
depois da guerra decretada pelo príncipe regente, em 1808; e 
posteriormente, como foi o relacionamento dos brancos com os 
índios? Atualmente, como é esse relacionamento? 
Ailton Krenak – “Quero colocar uma questão-chave. Há muitas informações 
sobre o massacre ocorrido na guerra ofensiva. Mas não tenho clareza como 
terminou a guerra. A partir da pregação de Guido Marlière e de Teófilo 
Otoni, como os Botocudos" se juntaram? A tradição oral, que chegou até a 
minha geração, diz que a guerra nunca cessou. Só diminuiu porque um 
dos lados não tinha mais contingente para combater. Mas os 
"Botocudos" continuaram sendo sangrados como galinhas, ao longo 
de todo o século XX. 
Darcy Ribeiro apresentou esses índios como extintos. Uma vez, quando ele 
era secretário de Cultura, do governo Brizola, fui visitá-lo com um grupo de 
guaranis no Rio de Janeiro. Por coincidência, nesse dia havia caído um 
temporal. Fomos andando a pé, da rodoviária até a Secretaria. Parecíamos 
uns pintos molhados. O guarda da Secretaria estranhou e disse que o 
secretário não iria receber aqueles pedintes descalços, com calças e 
camisas molhadas. Mas, apesar disso, entramos no gabinete do Darcy para 
cumprimentá-lo e ele perguntou como é que estávamos. Respondi: "Como 
você disse que nosso povo está extinto, um fantasma veio lhe visitar. 
Porque, pelo seu livro, estamos mortos. Quem está extinto não dá notícia". 
Darcy deu uma risada e perguntou: "Continua a matança em cima de 
vocês?". Falei: "Claro que continua. Vim aqui pedir sua intervenção 
junto ao governo para que a FUNAI e as outras agências do governo 
parem essa perseguição contra as restantes famílias de 'Botocudo'". 
O que aconteceu foi o seguinte: quando acabou a guerra, se é que houve o 
final dessa guerra, uma missão de capuchinhos estava tentando consolidar 
um assentamento onde viviam mais de 2.700 "Botocudos". Uns cacos de 
gente, no final do século XIX, lá num vilarejo em Itambacuri, no vale do 
Mucuri. Em 1893, houve uma rebelião. Os índios mataram os que 
chefiavam a missão dos capuchinhos e saquearam propriedades e 
sítios. De 1893 até 1910, 1915, havia muito ressentimento e ninguém 
queria ver aqueles índios que fugiram da missão, quase mansos, e que 
de novo viraram bravos. O problema é que nessa segunda rebelião os 
índios não estavam mais com arco e flecha, mas com carabina. Começaram 
a assaltar as tropas com rifle e munição. Tomaram as armas dos tropeiros e 

                                                                                                                                        
Acabaram todos expulsos. As últimas famílias que persistiam em permanecer foram arrancadas de lá, 
amarradas em correntes em cima de caminhões e despejadas em outro sítio, que a Secretaria da 
Agricultura de Minas Gerais trocou com a Fundação Nacional do Índio (FUNAI) a fim de liberar terra 
indígena para a colonização. Despejaram os índios em propriedades da Corregedoria da Polícia, 
numa Colônia Penal, ou coisa assim. A perspectiva era aniquilar mesmo com o resto das famílias dos 
índios. Nesse lugar chamado Fazenda Guarani, em Carmésia, foi despejada algumas famílias. Outras 
foram para Goiás, porque tinham parentesco com pessoas que viviam na Ilha do Bananal e nunca 
voltaram. Andei junto com meu pai e com alguns tios e fomos para o interior de São Paulo. Sou um 
autodidata. Frequentei uma escola pública em São Paulo, de primeiro grau. Fiz um curso de artes 
gráficas no SENAI, quando tinha dezenove anos. Esse aprendizado é que me deu habilitação para 
fazer todas as coisas que consegui fazer, inclusive obter de volta as terras que os colonos tomaram 
de minha família. Hoje é uma aldeia KrenaK – o Posto Indígena Guido Marlière. O Estado de Minas 
respeita os limites dessa terra, pois é da União e o usufruto é dos Krenak. (CEDEFES, 2018, grifo 
nosso). 



185 
 

formaram uma jagunçagem. No meio dessa jagunçagem surgiu um capitão, 
um sujeito guerreiro, o capitão KrenaK. 
Esses guerreiros deram muito trabalho na ocupação do Rio Doce, 
naquele lugar, que hoje tem o nome de Nanuk, palavra na língua dos 
“Botocudos". Nome de um cara rebelde, que comandava uma horda de 
bravos guerreiros, cercando as tropas. Seguiam pela rota de tropeiros 
que havia na região, tomando suprimentos de qualquer provedor. 
Alimentavam os grupos de seus guerreiros na Serra dos Aimorés. 
Foi aí que o marechal Rondon, com o Serviço de Proteção aos Índios 
(SPI), mandou seus bons indianistas/sertanistas, que saíam do Rio de 
Janeiro, de Cuiabá e de outras regiões, para pacificar os Botocudos". 
Assim foram pacificados esses últimos guerreiros. Desses sertanistas, 
alguns eram oficiais. Eles atribuíram a patente de capitão a esse KrenaK. 
Somos descendentes da família dele. Trocou o botoque dele, com um 
fotógrafo, por comida. Roquete Pinto fez uma foto dele quando ele já estava 
tuberculoso. Em troca de sua foto, ganhou os brincos e os anéis da orelha, 
que foram levados para o museu. Desse período de 1910-1925, são 
pequenas narrativas que contam os momentos de visita de autoridades, os 
momentos de namoro e depois os momentos de matar todo mundo. Até 
que, em 1922, por orientação do marechal Rondon e da turma dele que 
havia criado o SPI, houve a localização desses índios. Rondon deu um jeito 
para arrumar um lugar para aqueles índios, demarcando uma reserva, um 
território para eles, e liberava o entorno dos assentamentos. Chamava 
trabalhadores nacionais e organizava uma colonização. Rondon dirigia, ao 
mesmo tempo, o Serviço de Proteção dos Índios e também a localização de 
trabalhadores” (CEDEFES, 2018, grifo nosso). 

 
Figura 20 – Danielle Mitterrand e Ailton Krenak – Dia mundial da Água, no 

Jardim Botânico do Rio de Janeiro - 2007 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira 

 
O massacre permanente dos "botocudos" 
Marco Antônio Tavares Coelho – Como você vê esse problema do 
relacionamento hoje? 



186 
 

Ailton Krenak – “Acompanhando a história do Brasil até a Constituinte de 
1988, não só em Minas, mas no Brasil inteiro, a perspectiva do Estado 
brasileiro era acabar com índio. Só que na Constituinte houve uma grande 
pressão para mudar essa política. 
Esse negócio de a literatura dizer que os "Botocudos" eram 
antropófagos é um ato falho, é um truque da má consciência 
neobrasileira formadora do Brasil. Eles tinham de dizer que minha gente 
era antropófaga para nos aniquilarem. Participei na Constituinte de 1988 
pintando a cara de preto no Congresso Nacional. Estava com 36 anos de 
idade quando fiz aquilo. Fui defender a emenda popular, pois não se 
defendia o artigo 231 da Constituição porque ele afirma que o Brasil precisa 
parar de matar índio e assegurar os direitos para os índios restantes. 
Isso tudo foi uma ruptura com o que havia acontecido no passado. Mudança 
que o Estado não conseguiu assimilar até hoje, pois o Estado ainda tem 
cacoetes. O Estado parece uma daquelas feras que ficam mansas, mas, de 
vez em quando, ainda comem alguém. Ainda agora há os pit bulls soltos lá 
em Roraima. Eles se esquecem de que há uma Constituição. Mas o ministro 
do Supremo Tribunal Federal lembrou muito bem em seu voto, dizendo: 
"Tirem os dentes, tirem as presas". O que aconteceu da Constituinte para cá 
foi um fenômeno fantástico, o surgimento de nova identidade. 
No século XX, em Minas Gerais, se dizia que não havia mais índios, ou que 
no máximo havia "Botocudos sobreviventes e Maxacali (aqueles de Mucuri, 
de Santa Helena e Bertópolis). Esses Maxacali são um fenômeno 
impressionante, pois não se aculturaram. Você chega numa aldeia maxacali 
e eles estão falando a língua deles, vivendo na religião deles, vivendo no 
mundo deles. Pelo menos nos últimos duzentos anos ficaram isolados. 
Tempos atrás estiveram em Diamantina e em outras regiões, no 
Jequitinhonha. Mas, nos últimos duzentos anos, fez um movimento e se 
fixaram nessa região do Mucuri. Eram inimigos preferenciais dos 
“Botocudos". Quando não havia branco para brigar, os Botocudos" 
brigavam com os Maxacali. O que resultava em roubo de mulheres de 
um lado e do outro. Logo, nós somos parentes, somos parentes 
porque nossos grupos guerreavam e tomavam crianças uns dos 
outros, e mulheres uns dos outros” (CEDEFES, 2018, grifo nosso). 

 

5.2.2 Os índios KrenaK e o meio ambiente: um direito, nossa solução 

 

A Constituição de 1988 (BRASIL, 2015) trouxe uma série de inovações no 

tratamento da questão indígena, indicando novos parâmetros para a relação do 

Estado e da sociedade brasileira para com os índios. De lá para cá, houve um 

avanço significativo na proteção e reconhecimento dos direitos dos povos indígenas 

no país, fazendo dela uma espécie de marco divisor para a avaliação da situação 

dos índios no Brasil nos dias de hoje. 

A Constituição de 1988 (BRASIL, 2015) reconheceu-lhes direitos permanentes 

e coletivos, dentre os quais: 

• direito à sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições; 

• proibição de remoção dos povos indígenas de suas terras, salvo em caso de 

catástrofe ou epidemia que ponha em risco sua população ou no interesse da 



187 
 

soberania do país, após deliberação do Congresso Nacional, garantido o direito de 

retorno tão logo cesse o risco; 

• usufruto exclusivo das riquezas do solo, dos rios e dos lagos nelas existentes; 

• uso de suas línguas maternas e dos processos próprios de aprendizagem; 

• proteção e valorização das manifestações culturais indígenas, que passam a 

integrar o patrimônio cultural brasileiro. 

• obrigação da União de demarcar as Terras Indígenas, proteger e fazer 

respeitar todos os bens nelas existentes; 

• direito à posse permanente sobre essas terras. 

 

Além dos direitos acima apontados, no parágrafo 1º do seu artigo 231, a 

Constituição Federal de 1988 (BRASIL, 2015) passa a definir as TI - Terras 

Indígenas: 

Art. 231, parágrafo 1°: São terras tradicionalmente ocupadas pelos índios as 
por eles habitadas em caráter permanente, as utilizadas para suas 
atividades produtivas, as imprescindíveis à preservação dos recursos 
ambientais necessários ao seu bem-estar e as necessárias a sua 
reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições. 
(BRASIL, 2015). 

 

Como demonstrado, os direitos territoriais indígenas são originários e 

imprescritíveis, isto é, operam desde sempre para o passado e para o futuro. Além 

disso, independem de reconhecimento formal. Com isso, sempre que um povo 

indígena ocupar tradicionalmente determinada área, a União estará obrigada, por 

força do caput do artigo 231, a promover este reconhecimento, declarando o caráter 

indígena daquela terra e realizando a demarcação física dos seus limites, com o 

objetivo de garantir a sua proteção, mas não é assim na prática. 

Apesar dos inúmeros problemas que ainda persistem, não é possível deixar de 

reconhecer que muitos avanços ocorreram nos últimos anos na questão do 

reconhecimento territorial indígena. 

O número de terras demarcadas aumentou, com a superação de algumas 

pendências históricas como a demarcação das Terras do Alto e Médio Rio Negro 

(AM), (homologada, registrada no Cartório do Registro de Imóveis (CRI) e no 

cadastro da Secretaria do Patrimônio da União – (SPU), decreto s/n - 15/04/1998) – 

área habitada por Arapaso, Baniwa, Baré, Desana, Dow, KoripaKo, Mirity-tapuya, 



188 
 

Pira-tapuya, Tariana, TuKano e Yuhupde (FUNAI, 2018) e o caso da Raposa/Serra 

do Sol91, além de demarcações de terras dos Guaranis no Mato Grosso do Sul. 

Na questão dos Botocudos (KrenaK), a redução de um território que abrangia 

porções de três unidades da Federação (Bahia, Espírito Santo e Minas Gerais) para 

uma área circunscrita ao interior de um município de apenas “128 hectares” à 

margem direita do Rio Doce, no município de Resplendor/MG (Figura 17) parece 

uma grande perda, embora, diante dos avassaladores processos de etnocídio e 

desterritorialização a que os KrenaK foram submetidos, a manutenção, mesmo 

desse espaço exíguo, é uma grande conquista para os KrenaK, frente aos grupos 

indígenas que ainda encontram-se abandonados nos grandes centros urbanos92, ou 

cujas terras ainda não foram reconhecidas e/ou demarcadas. 

Vale ressaltar, que a terra é para os Botocudos (KrenaK) um suporte de sua 

etnicidade, vindo de um longo processo de aprendizado de gestão do coletivo, de 

um processo que só se cristalizou com a apropriação de uma territorialidade 

limitada, pois sem limites, nada precisava ser coletivo. 

A maioria das pessoas desconhece a existência de índios no seu estado ou 

município. Em Minas Gerais, por exemplo, não há um reconhecimento ou 

valorização dos índios, cujos territórios indígenas estão inseridos. Na realidade 

esquecem que as matrizes culturais, o próprio processo de formação política e 

identitária dos mineiros estão enraizados na história indígena. 

Minas Gerais possui a extensão territorial de 82.524 ha de terras indígenas93 

para aproximadamente 9.489 índios aldeados, cujos territórios variam de 78 a 

                                            
91

 Em 2009, a Reserva Indígena Raposa Serra do Sol, após a demarcação contínua de sua reserva e 
a insatisfação pelas condições de uso da área impostas pelo Supremo Tribunal Federal, criou-se um 
território federal indígena em Roraima, o que para as comunidades propicinará uma maior 
participação em programas governamentais direcionados para o desenvolvimento econômico, 
desencadeando dessa forma, além do desenvolvimento econômico, uma melhor qualidade de vida e 
garantia de preservação ao meio ambiente. Contudo, sempre houve a época a resposta a tal 
proposição uma posição contrária, e até mesmo revoltosa, de civis que foram retirados das áreas, e 
de militares que consideram a Reserva Indígena Raposa Serra do Sol uma ameaça à soberania 
nacional. (CEDEFES, 2018). 
 
92

 Como os Índios da tribo Kiriri se instalaram na zona rural de Caldas (MG). Ao todo 24 indígenas, sendo 

19 adultos e cinco crianças, que mudaram para uma área conhecida como Sítio Rio Verde, no bairro Rio 
Verde. Os indígenas vieram do município de Muquém de São Francisco, no interior da Bahia. (CEDEFES, 
2018). 
 
93

 Outra questão referente às terras indígenas são as categorias de classificação nas quais são 
subdivididas: Terras Ocupadas Tradicionalmente, Terras Reservadas e Terras de Domínio dos Índios. 
A primeira já vinha sendo descrita nas Constituições de 1967 e 1969 (NAUD, 2011). As terras 
reservadas seriam aquelas não tradicionais, mas que, por algum motivo, foram reservadas para a 

http://g1.globo.com/mg/sul-de-minas/cidade/caldas.html


189 
 

46.415 hectares. Atualmente, os povos indígenas de Minas Gerais restringem-se a 

doze etnias (Maxakali, Xakriabá, Krenak, Aranã, Mukurim, Pataxó, Pataxó Hã-hã-

hãe, Katu-awáarachá, Kaxixó, Puri, Xukuru-Kariri e Pankararu) distribuídas em 20 

áreas, sendo 11 reconhecidas ou em processo de reconhecimento pela FUNAI94 e 

três em estudos (FUNAI, 2018). 

                                                                                                                                        
posse ou ocupação de um grupo indígena. Nesse caso seriam permitidas as indenizações aos donos 
de eventuais títulos incidentes sobre a terra. E por fim, as terras de domínio dos índios, obtidas por 
meio de compra e venda, ou ainda, por usucapião (10 anos consecutivos) (ALMEIDA, 2010). 
As Reservas Indígenas poderiam ainda se organizar sob diferentes modalidades: Reserva 
(propriamente dita); Parque Indígena; Colônia Agrícola Indígena e Território Federal Indígena. O 
Território Federal Indígena corresponderia a uma unidade administrativa subordinada à União, onde 
pelo menos um terço da população fosse formado por índios. Contudo, apesar das condições de 
criação nas regiões do estado do Amazonas e Roraima não há exemplos dessa categoria no Brasil. 
O Parque indígena, segundo o Estatuto do índio é definido como “área contida em terra na posse dos 
índios, cujo grau de integração permita assistência econômica, educacional e sanitária dos órgãos da 
União, em que se preservem as reservas de flora e fauna e as belezas naturais da região” (BRASIL, 
1973, p. 5). Sobre essa definição Almeida (2010, p. 33) aponta a seguinte questão: “se poderia haver 
um Parque Indígena dentro de uma terra tradicional, já que a expressão ‘área contida em terra na 
posse dos índios’ dá margem a essa interpretação?”. A única área que se aproxima dessa 
modalidade no Brasil é o Parque Nacional do Xingu, com destaque à preservação da natureza e do 
sistema sociocultural xinguano mantido pelos mais de cinco mil índios distribuídos nas 70 aldeias 
presentes no território (NAUD, 2011). E por fim, a Colônia Agrícola Indígena “área destinada à 
exploração agropecuária, administrada pelo órgão de assistência ao índio, onde convivam tribos 
aculturadas e membros da comunidade nacional” (BRASIL, 1973, p. 5). Essa espécie de “terra mista” 
era concebida como uma forma de solucionar situações de conflitos entre os índios, reivindicando a 
demarcação de suas terras, e fazendeiros ou posseiros que a ocupavam ilegalmente (CUNHA, 2012, 
p. 33). 
Apesar de oficialmente não ser decretada nenhuma colônia agrícola, há relatos da instalação desse 
mesmo sistema na figura dos Reformatórios Agrícolas Indígenas, como o instalado no território 
Krenak em 1969, quando as poucas menções os discriminavam como locais de “reeducação de 
índios aculturados que transgridem os princípios norteadores da conduta tribal, e cujos próprios 
chefes, quando não conseguem resguardar a ordem na tribo, socorrem-se da FUNAI visando 
restaurar a hierarquia nas suas comunidades” (CUNHA, 2012, p. 48). 
 

94
 PEC 215 – “Tem a intenção de delegar exclusivamente ao Congresso Nacional o dever de 

demarcação de territórios indígenas e quilombolas, bem como a ratificação de um terreno já 
aprovado. Seria proibir a expansão de áreas indígenas já existentes. Uma das seções propostas 
prevê compensação da União aos agricultores que possuem propriedades absorvidos pelas áreas 
demarcadas como terras de pessoas indígenas. A Constituição Federal considera que as terras 
indígenas pertencem à União e, portanto, não há compensação para aqueles que perdem a posse do 
território quando a demarcação é reconhecida. Atualmente, o governo e a FUNAI são responsáveis 
pela demarcação. No futuro, as pessoas indígenas só podem ser capazes de reivindicar uma área, 
eles viveram em e já tinham utilizado em 1988. Isso daria Congresso à palavra final sobre as 
demarcações, fato que desagrada os líderes indígenas por causa da força de lobistas. Grande parte 
da área protegida da Terra Indígena são florestas tropicais sendo importante para a água e o clima. 
Há agricultores que tenham apresentado um recurso. A PEC 215 foi aprovada por uma comissão 
parlamentar. A proposta foi sendo processada por 15 anos no parlamento. Os membros da Câmara 
dos Deputados do PT, PCdoB, PV, PSOL e REDEforam contra o projeto. A aprovação do projeto 
depende de duas rodadas de votação nas sessões plenárias da Câmara dos Deputados e do Senado 
Federal, com quorum qualificado, isto é, com os votos de pelo menos 308 deputados e 49 senadores. 
Os parlamentares que se opõem ao projeto de lei disseram que vão questionar sua 
constitucionalidade no Supremo Tribunal Federal. O Projeto de lei precisa de três quintos dos votos 
no Senado para ser aprovado. Grandes proprietários de terras têm uma grande influência no 
Congresso. Cerca de 100 índios protestaram em frente ao à Câmara para impedir a votação da PEC 
215 em 2014” (BRASIL, 2014). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Congresso_Nacional
https://pt.wikipedia.org/wiki/Povos_ind%C3%ADgenas_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Quilombolas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Funda%C3%A7%C3%A3o_Nacional_do_%C3%8Dndio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Floresta_tropical_e_subtropical_h%C3%BAmida
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81gua
https://pt.wikipedia.org/wiki/Clima
https://pt.wikipedia.org/wiki/Partido_dos_Trabalhadores
https://pt.wikipedia.org/wiki/Partido_Comunista_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Partido_Verde_(Brasil)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Partido_Socialismo_e_Liberdade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rede_Sustentabilidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Supremo_Tribunal_Federal


190 
 

Enfim, existem, segundo a FUNAI (2018), no Estado de Minas Gerais, índios 

desaldeados que domiciliam seus núcleos populacionais dentro dos grandes centros 

urbanos, e cuja identificação e reconhecimento ainda estão em processo em 

consolidação. Ainda, tem-se, em Minas Gerais, grupos indígenas que se encontram 

em terras ocupadas, desagregados dos grupos originários ou sem situação de 

grupos emergentes, ou “ressurgidos” de grupos vindos de um processo de resgate 

da identidade indígena, por meio da retomada de culturas adormecidas, que hoje 

despertam, e se assumem como “indígenas remanescentes”, “reterritorializando-se”, 

através de um emergente processo de auto reconhecimento e de luta por seus 

direitos. 

Segundo Ailton Krenak (COHN, 2015) o local onde se encontram os KrenaK é 

um local cheio de simbolismo: 

 
[...] é um lugar onde nossos antepassados tinham deixado registro, tinham 
deixado as suas marcas, em desenhos nas pedras, nas montanhas, é um 
lugar muito forte, com cristais, com uma grande concentração de energia 
dos minerais. Nossos antigos tinham grande conhecimento deste lugar, 
onde celebravam os ritos de passagem dos jovens guerreiros, ritos de 
propiciação da caça, da pesca, e da guerra – quando pediam visões de 
sucesso e boa sorte para as atividades que tinham que realizar; para viver 
só daquilo que a natureza propicia aos homens que vivem da natureza. 
Essa ligação do povo Krenak e das outras etnias de Minas Gerais com a 
paisagem cultural da Serra do Cipó demonstra, aliás, a sua relação de 
pertencimento com um território tradicional, que já fora ocupado, em tempos 
remotos, por povos das famílias linguísticas Borun e/ou Jê. Esta 
identificação com o lugar, no qual incide também um turismo de massa, e 
em muitos casos desenfreado e desrespeitoso com a natureza pode ser 
visualidade com um desafio dos povos indígenas à cultura dominante, que 
ocupa e/ou se apossa de lugares consagrados por outras culturas. (COHN, 
2015, pp. 16-17). 

 

Ailton Krenak (COHN, 2015) descreve a relação com que se configura a 

construção dessa paisagem territorial alternativa (simbólica) na seguinte forma: 

“transformando esse lugar nessa aldeona, onde a água, o fogo, o vento e a terra se 

fundem com nosso corpo, com a nossa energia, suor, cantos, fazendo a nossa 

religação com a mãe terra, fazendo a cura da terra e a cura dos filhos da terra” 

(COHN, 2015, p. 18). 

Fica evidente da importância da terra para os indígenas, sendo que para os 

índios da TI Krenak, a terra enfatiza não apenas a sua importância enquanto um 

marco significativo na representatividade dos povos indígenas do leste, ou na 

consolidação de um grupo politicamente organizado em um determinado território, 



191 
 

mas como também a própria valorização e projeção da cultura, das tradições do 

povo Krenak. 

Sobre essa configuração da identidade Krenak, sobre seu território, a sua terra, 

Ailton Krenak (COHN, 2015) declara: 

 
[...] que, depois de tantas lutas e exílios, vivenciados pelo seu povo nós 
sabemos que não é mais tempo da gente ficar guerreando nem se 
dispersando. É tempo agora da gente reconhecer nossos lugares, onde nós 
temos força e onde nós temos saúde para vivermos em paz [...]. Curvar-nos 
diante da força da natureza, tocar na terra com a nossa fronte, nos 
concentrarmos todos num grande círculo no terreiro, e declarar 
conscientemente, assim, numa corrente, que nós estamos com a nossa 
fronte na terra, [...] é que estamos ficando bons, porque nós estamos com a 
nossa cabeça na terra (“Kren” “Nak”- cabeça na terra). (COHN, 2015, p. 20). 

 

Aos poucos o povo Krenak foi reconstruindo seu território, retomando sua 

identidade cultural e atividades tradicionais usurpadas pelos diversos processos de 

etnocídio, exílio e forçosa incorporação das práticas e usos da cultura dominante. 

Douglas Krenak (CEDEFES, 2018) levanta um ponto bastante pertinente de 

que “a ocultação e a negação da identidade étnica talvez tenham sido as principais e 

mais eficientes ‘armas’ na luta contra o etnocídio”. Assim, ao simularem a negação 

de sua identidade indígena, os “Borun” Krenak conseguiram assegurar, pelo menos, 

sua integridade física, para não serem perseguidos pelo Estado, passando a ser 

considerados como “integrados à comunhão nacional”. 

Contudo, é através da preservação da língua, que o povo Krenak está 

conseguindo retomar essa “identidade adormecida” como relata o próprio Douglas 

Krenak (CEDEFES, 2018): 

 
[...] o que restou de concreto da vida cultural Krenak foi, basicamente, a 
língua materna, guardada com a sabedoria de pacificação dos mais velhos. 
Mesmo com o idioma "nacional" (português) penetrado na comunicação 
entre os membros da tribo, a língua tradicional não deixa de ser passada de 
pai para filho dentro da aldeia indígena. É através do idioma nativo que os 
Krenak estão aos poucos buscando reviver outras partes culturais que 
ficaram adormecidas durante um período de suas vidas. 
E é neste processo de reconstrução de sua paisagem cultural que, aliás, 
emerge a necessidade de retomada do seu território sagrado, morada dos 
espíritos de seus antepassados e protetores do povo Krenak: os Sete 
Salões. Com o objetivo de dar voz às suas demandas, é que, assim, em 
2005, eles também bloqueiam a estrada de ferro Vitória-Minas por três dias, 
reivindicando a formação de um grupo de trabalho para a anexação dos 
Sete Salões à TI Krenak (pela FUNAI) e a retomada de diálogo com o 
Consórcio da Usina Hidrelétrica de Aimorés, a fim de definir as 
compensações e indenizações previstas como medidas de compensação 
pelos impactos desencadeados na região pela implantação da obra. Em 
1996 se inicia o projeto desta usina, com a aprovação do plano de obras e 
criação do Consórcio CEMIG (com 49% de participação) e Companhia Vale 



192 
 

do Rio Doce (atual VALE, com 51%). Em 1998 já fora protocolado no 
IBAMA (do Distrito Federal), o Estudo de Impacto Ambiental (EIA) e o 
Relatório de Impacto Ambiental (RIMA), com início das audiências públicas 
nas cidades atingidas em 2000. Também em 22 de setembro de 1998, já 
havia sido promulgado o Decreto nº. 39.980, que cria o Parque Estadual dos 
Sete Salões, o qual já estava, inclusive, sendo contemplado nesses estudos 
a título de compensação ambiental. O Parque Estadual de Sete Salões foi 
criado com o propósito de proteger a fauna e flora regionais, as nascentes 
dos rios e córregos da região, além de criar condições ao desenvolvimento 
de pesquisas e estudos científicos e alternativos de uso racional dos 
recursos naturais como o ecoturismo. O parque fica localizado nos 
municípios de Resplendor, Santa Rita do Itueto, Conselheiro Pena e Itueta, 
abrangendo uma área de aproximadamente 12.520,90 ha, encontrando-se 
sob a jurisdição e administração do Instituto Estadual de Florestas (IEF). 
Contudo, até hoje sua implantação oficial não ocorreu, estando à área sem 
vigilância e vulnerável a invasões e usos inadequados tendo em vista sua 
função primordial prevista de proteção ambiental e também cultural, uma 
vez que na região existem sítios arqueológicos, e locais de referência 
cultural do grupo indígena Krenak. (CEDEFES, 2018). 

 

O desmatamento e as invasões dos colonos, iniciadas no século XIX, 

intensificaram-se com o crescimento dos povoados ao longo do século XX nos 

arredores da TI Krenak. Almeida (2009) descreve que “o que acabou com as matas 

foi negócio de serraria, fazendo tábua, fazendo tudo, acabando com as matas. Com 

isso, o fazendeiro foi chegando, foi tomando conta” (ALMEIDA, 2009, p. 43). 

Contudo, apesar das invasões e destruição do seu território, o povo Krenak se 

manteve forte, realizando seus rituais religiosos, “tínhamos uma religião forte, o 

nosso canto e tradição [...] aos poucos nós vamos sobrevivendo e resistindo ao 

sofrimento porque nós temos sangue forte” (BAETA, 1978, p. 39).  

Ailton Krenak (CEDEFES, 2018), em entrevista em novembro de 2018, ao 

programa “Sempre um Papo” da TV rede Minas, fala sobre recursos naturais e 

sustentabilidade:  

Ailton Krenak – Aprendemos com os índios e com a floresta uma maneira de 
criarmos os nossos filhos. Atendemos a todas as nossas necessidades 
básicas e já criamos uma cultura própria, que nos aproxima muito mais da 
tradição indígena do que da tradição dos 'civilizados'. Nós já sabemos disto, 
agora o Brasil precisa saber disto. Nunca mais um companheiro nosso vai 
derramar o sangue do outro, juntos nós podemos proteger a natureza que é o 
lugar onde nossa gente aprendeu a viver, a criar os filhos e a desenvolver 
suas capacidades, dentro de um pensamento harmonioso com a natureza, 
com o meio ambiente e com os seres que habitam aqui. 
O problema é que, para sobreviver, os Krenak não dependem apenas da 
manutenção de sua cultura e seu território. Enquanto para eles o Watú (Rio 
Doce) é sagrado fonte de vida, do lado de fora da reserva indígena à saúde 
das águas é cada vez mais frágil. Aílton reconhece que o Rio Doce vem 
sofrendo com o acúmulo de metais pesados, até mesmo mercúrio, lançados 
pela indústria siderúrgica e de mineração. 
Mas este é assunto delicado quando se trata de defender as crenças de seu 
povo. “Os danos ambientais não mudam a compreensão de que o rio é 
sagrado”, explica. Ele diz que os índios mais velhos já lhe perguntaram se o 



193 
 

homem branco “tem poder para contaminar o Watú”. Apesar de já conhecer 
bem a cultura dos brancos e sua capacidade de destruição, sua resposta é 
um reforço à visão indígena da força da natureza: “De jeito nenhum. O Watú 
acaba com eles todos!”. 
A fé no poder dos elementos naturais também alivia um bocado as almas 
aflitas com o aquecimento global (CEDEFES, 2018). 

 

Aílton Krenak (CEDEFES, 2018), relembra das diversas culturas indígenas, 

como dos Guaranis e a dos Yanomami, que acreditam que esse Planeta já escontra 

na terceira versão, devastada por civilizações anteriores, onde a Terra sempre se 

regenera. 

[...] o que eu acho, é que hoje também, estamos num ponto em que é difícil 
penetrar em todos esses ambientes destes temas e atualizar ele o tempo 
todo, ficar ligado o tempo inteiro, percebendo o conjunto dessas realidades 
sendo capaz de interagir nele. O sentimento também que fica muito forte, é 
que o modelo e a educação, e o treino que as pessoas receberam para 
atuar nesta área, foi baseado numa realidade que já foi superada e exige da 
gente hoje, de cada um de nós, a capacidade de projetar, de olhar além da 
situação imediata em que estamos vivendo, para programar as nossas 
ações e andar um pouco a frente dos acontecimentos, porque como as 
realidades que nós estamos relacionados com elas são realidades frágeis, 
nós estamos trabalhando com ecossistemas extremamente frágeis, 
complexos em si mesmo e frágeis no contato com realidades de fora, com 
culturas e com sociedades que apresentam às vezes a mesma 
sensibilidade que esses ecossistemas que nós estamos nos referindo; e 
estão ambos na mira. Então é uma condição, é uma exigência do tempo 
que nós nosso tempo, ficar ligado, ficar alerta, não ficar trabalhando com 
ideias muito acomodadas. 

Eu não creio que exista um lugar para um projeto de sociedade, 
vivendo de uma maneira positiva, respeitando as diferenças culturais que 
nos marcam e protegendo os territórios como recursos naturais de interesse 
comum da sociedade, não só das sociedades indígenas, mas da sociedade 
brasileira como um todo. Trabalhar uma visão onde a reciprocidade, o 
respeito e o direito à diferença, sejam norteador da convivência, eu acho 
que ela é muito mais acertada pro futuro a partir de agora, do que trabalhar 
a ideia do isolamento, a ideia de assegurar modelos como do Parque 
Nacional do Xingu, ou modelos variantes destes. 

Eu acredito que nós vamos precisar sem muito trauma das 
experiências passadas, superando os traumas das experiências passadas, 
nós vamos precisar descobrir contatos positivos das nossas sociedades 
tradicionais com a realidade contemporânea do nosso país. É o máximo de 
futurismo que eu consigo partilhar com vocês sobre este tempo que nós 
estamos vivendo e a expectativa que tenho com relação ao futuro não só 
pra minha tribo, minha família que está lá no Vale do Rio Doce, mas para as 
outras tribos e para as outras etnias que estão em diferentes regiões do 
país. Eu não creio que existe uma hipótese de desenvolvimento autônomo e 
autista, ele é o desenvolvimento das nossas humanidades e das nossas 
capacidades, interagindo, nos relacionando de maneira seletiva com o 
conjunto da sociedade brasileira. Este relacionamento seletivo obviamente 
ele passa por uma identificação daqueles setores da população que nós 
sentimos que são nossos aliados naturais. Os nossos aliados naturais são 
aquela parte da população que já fizeram a sua escolha pessoal ou 
comunitária, de viver de uma maneira mais respeitosa, respeitando a 
natureza e respeitando quem está em volta. (CEDEFES, 2018). 

 



194 
 

Com o reconhecimento dos direitos territoriais indígenas, começam então a 

surgir os embates entre os apoiadores das áreas de proteção ambiental (favoráveis 

a proteção da biodiversidade) e os defensores do processo de revisão da 

delimitação das terras indígenas, que se apoiam sobre na justificativa dos territórios 

tradicionais e recursos naturais serem necessários à sobrevivência física e cultural 

dos povos indígenas. 

Como destaca Carlos Frederico Marés Souza (2015, p. 77) “o equacionamento 

de justiça social e equilíbrio ambiental não se constitui numa operação simples”, mas 

na verdade num “desafio socioambiental”, que implica além de uma confrontação 

político-territorial, numa divergência sociocultural de tradição e concepções de vida. 

Os tempos mudaram e a legislação ambiental incorporou a perspectiva da 

preservação da biodiversidade e contemplou categorias de manejo para as 

Unidades de Conservação (UC). 

Da mesma forma, o reconhecimento das Terras Indígenas adquiriu status 

constitucional e os direitos dos índios às suas terras são, hoje, reconhecidos em 

caráter permanente. Mas ainda há fluxos e refluxos, em diferentes períodos, nas 

ações de governo para criar UC’s e para demarcar TI’s, ora reduzindo a extensão 

anterior de parques já criados, ora se valendo até da criação de áreas protegidas 

para reduzir a extensão de Terras Indígenas a serem demarcadas. 

No plano constitucional, é no artigo 225, parágrafo 1°, inciso III, que se 

estabelece a possibilidade do Poder Público definir, em todas as unidades da 

federação, espaços territoriais protegidos. Esses espaços territoriais constituem 

(embora de forma não exclusiva) as UC’s, que nos termos da Lei nº 9.98595, de 

18/07/2000, que institui o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da 

Natureza (SNUC96), é assim conceituado: 

 

                                            
95

 Lei n° 9.985, de 18 de julho de 2000. Regulamenta o art. 225, § 1
o
, incisos I, II, III e VII da 

Constituição Federal, institui o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza e dá 
outras providências. Disponível em: < http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9985.htm>. Acesso 
em: 26/10/2018. 
 
96

 Se a legislação brasileira fosse cumprida à risca, os casos de sobreposição de Terras Indígenas 
(TIs) e Unidades de Conservação (UCs) deveriam estar ao menos com as diretrizes para solução 
estabelecidas desde janeiro de 2001. A Lei nº 9.985, que instituiu o Sistema Nacional de Unidades de 
Conservação (SNUC), publicada em 18/07/2000, estabeleceu que “os órgãos federais responsáveis 
pela execução das políticas ambiental e indigenista deverão instituir Grupos de Trabalho para, no 
prazo de 180 dias a partir da vigência desta Lei, propor as diretrizes a serem adotadas com vistas à 
regularização das eventuais superposições entre áreas indígenas e Unidades de Conservação”. 



195 
 

Art. 2º, inciso I - Unidade de Conservação: espaço territorial e seus recursos 
ambientais, incluindo as águas jurisdicionais, com características naturais 
relevantes, legalmente instituídos pelo Poder Público, com objetivos de 
conservação e limites definidos, sob-regime especial de administração, ao 
qual se aplicam garantias adequadas de proteção. (BRASIL, 2000). 

 

No auge das discussões do projeto de lei do Sistema Nacional de Unidades de 

Conservação (SNUC), o Instituto Socioambiental propôs a inclusão de uma 

categoria específica para o manejo em terras indígenas: a Reserva Indígena de 

Recursos Naturais (RIRN). 

 
A Reserva Indígena de Recursos Naturais (RIRN) é uma unidade de 
conservação federal que se destina à proteção dos recursos ambientais 
existentes em terras indígenas. 
§ 1º- A RIRN será criada por decreto presidencial, por solicitação da(s) 
comunidade(s) indígena(s) que detém direitos de ocupação sobre a área 
específica a ser protegida, situada em determinada terra indígena, desde 
que aprovada pelo órgão ambiental federal com fundamentação da sua 
relevância ambiental. 
§ 2º- A criação da RIRN não prejudicará o exercício das competências 
legais do órgão indigenista federal sobre a sua área de abrangência. 
§ 3º- O plano de manejo da RIRN será formulado e executado em conjunto 
pela comunidade indígena e pelos órgãos indigenista e ambiental, que 
poderão, quando for o caso, convocar outras instituições públicas ou 
privadas com reconhecida atuação na área. 
§ 4º - O plano de manejo deverá especificar: 
a) as atividades de fiscalização, de manejo de recursos naturais, de 
pesquisa ou de visitação que poderão ou deverão nela realizar-se. 
b) as eventuais restrições de uso a que a(s) comunidade(s) indígena(s) 
ocupante(s) se disporá. 
c) as competências do órgão ambiental federal em relação à sua área de 
abrangência. 
§ 5º- A RIRN será gerida pela comunidade indígena ocupante, que poderá 
requisitar o apoio do órgão indigenista e do órgão ambiental para a 
realização dos atos de proteção e fiscalização da unidade. 
§ 6º- Na RIRN não serão realizadas obras não previstas no seu plano de 
manejo, bem como atividades que impliquem em desmatamento, 
exploração de madeira e de minérios. 
§ 7º- As comunidades indígenas que ocupem terras nas quais foram criadas 
RIRN terão acesso, em caráter preferencial, às linhas de crédito e outros 
incentivos para o desenvolvimento de atividades de auto-sustentação 
econômica e defesa do patrimônio ambiental. (SOUZA, 2015). 

 

As RIRN’s seriam uma forma de reclassificação das áreas de sobreposição de 

Unidades de Conservação e Terras Indígenas, que passariam a ser geridas pelas 

próprias comunidades indígenas, sob um plano de manejo sustentável, com o 

subsídio dos órgãos federais competentes. Contudo, a proposta foi renegada à 

época, pelo Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais 

Renováveis (IBAMA) sob a alegação de ser inviável a gestão compartilhada da 

mesma com a FUNAI (SOUZA, 2015). 



196 
 

Segundo Milanez (2015, p. 13) essa “esquizofrenia da burocracia 

governamental” acabou por suprimir os direitos indígenas e inviabilizando a 

conservação da biodiversidade, omitindo fatos concretos que realmente atingem as 

duas vertentes, que são as frentes de grilagem de terras e extração predatória de 

recursos naturais. 

Nessa questão, ressalta-se que a inexistência de uma política articulada do 

Governo Federal acabou por impor limitações no plano da aplicabilidade do Sistema 

Nacional de Unidades de Conservação (SNUC). A preservação dos recursos 

ambientais e as políticas preservacionistas visam o bem-estar da humanidade e 

como destaca Souza (2015) a própria emergência das questões ambientais pautou-

se na valorização e no resgate dos modos tradicionais de produção, apropriados da 

cultura indígena, e hoje presentes nas mais diversas tipologias de populações 

tradicionais. 

De modo que, existe uma resistência dos preservacionistas para com a 

presença humana em áreas de preservação ambiental, apoiam-se no argumento de 

que parte das populações indígenas atualmente já incorporou muitas práticas de 

manejo predatórias oriundas da cultura dominante, e inclusive de interesses mais 

econômicos do que de proteção da natureza. (MILANEZ, 2015). Contudo, mesmo 

diante da inevitável assimilação de algumas dessas práticas da sociedade 

dominante não se deve desconsiderar as relações socioculturais nestes territórios, 

os modos de vida e a convivência, que garantiram, inclusive, a sobrevivência étnica 

dos grupos indígenas. 

Não se trata de ressuscitar o “mito do bom selvagem”, segundo a qual os 

índios eram vistos como “portadores de uma bondade natural e que viviam num 

paraíso edênico” (BOSI, 1992, p. 105), onde literalmente eram apresentados como 

exemplo do “homem universal, o que caracterizaria a visão do bom selvagem”. 

(VIEIRA, 2016, p. 67), mas sim de que todos os grupos humanos estão sujeitos às 

dinâmicas sociais e mudanças culturais. 

Sobre essa questão, pondera-se que se trata, de ao invés de simplesmente 

retirar esses grupos indígenas de áreas de interesse ambiental, de abandoná-los em 

áreas improdutivas, deve-se “valorizar a identidade, os conhecimentos, as práticas e 

os direitos de cidadania destas populações, valorizando seu padrão de uso dos 

recursos naturais” (COSTA, 1989, p. 86) e ainda apontando “perspectivas 

econômico-sociais alternativas” que lhes possibilite uma melhor articulação com os 



197 
 

mercados nos quais já estão inseridos, ou pretendem se inserir, sem promover a 

devastação ambiental. 

Outro benefício na manutenção das populações indígenas nas áreas a serem 

protegidas seria a própria preservação do conhecimento humano sobre a utilização 

das espécies, assegurando a continuidade da biodiversidade, como é o caso da 

variedade genética de mandiocas ainda cultivadas entre as populações indígenas da 

Amazônia (SOUZA, 2015). 

Os conflitos entre os interesses ambientais, indígenas e econômicos sempre 

existiram e irão configurar nesse cenário. Por isso, é preciso, cada vez mais, que se 

busque estabelecer diálogos interinstitucionais. Onde ambientalistas, indigenistas, 

Governo e a própria sociedade precisam consolidar seus interesses em buscar da 

defesa da sociobiodiversidade, possibilitando às populações originárias a 

continuidade de suas práticas preservacionistas articuladas com os projetos de uma 

economia alternativa, na ótica do etnodesenvolvimento, com respeito à autonomia e 

à autodeterminação dos Povos Indígenas. 

As leis e seus incisos, que poderiam favorecer a sociobiodiversidade, numa 

relação entre bens e serviços gerados a partir de recursos naturais, voltados à 

formação de cadeias produtivas de interesse de povos e comunidades tradicionais e 

de agricultores familiares, ainda não possuem aparatos técnicos e institucionais para 

serem concretizadas. 

Os índios têm, comparativamente, um alto grau de interesse e de compreensão 

quanto à disponibilidade futura de recursos naturais. Será sempre mais fácil 

convencer uma comunidade indígena, do que as frentes predatórias, sobre a 

importância da preservação da biodiversidade. Sendo a melhor alternativa é de criar 

condições mais favoráveis para que os índios manejem sustentavelmente os 

recursos naturais das suas terras e ajudem na preservação de outras áreas 

protegidas.  

De todo modo, o que se quer do desenvolvimento sustentável e, mais 

amplamente, do modelo socioambiental, não apenas conferir poder às populações 

ditas tradicionais, mas também melhorar seu nível de vida, para que elas se fixem e 

se apropriem realmente de seu ambiente, tornando-se inclusive guardiãs de seu 

território, realizando um verdadeiro processo de reconciliação do passado com o 

presente. 

 



198 
 

6 CONCLUSÃO 

 

Há 519 anos que “o índio é aquele que deve morrer”. 519 anos proibidos para 

esses povos classificados com um genérico apelido, negadas as identidades, 

criminalizada a vida diferente e alternativa. 519 anos de sucessivos impérios 

invasores e de sucessivas oligarquias “herdeiras da secular dominação” (DUSSEL, 

1993). 519 anos sob a prepotência de uma civilização hegemônica, que vem 

massacrando os corpos com as armas e o trabalho escravo e as almas com um 

deus em exclusiva. 

Como ressalta Boris Fausto (2015), por economia de mercado, por política 

imperial, por religião imposta, por bulas e decretos e portarias pseudocivilizados e 

pseudocrístão. Já se passaram, então, 519 anos para aquele povo de povos que 

tinha que morrer e finalmente, mesmo continuando as várias formas de extermínio, 

“os Povos Indígenas são aqueles que devem Viver” (MATTOS, 2004, p. 13). 

A violência imposta desde a colonização intermitente chegou a vislumbrar, 

durante a ditadura militar, na década de 70, que o êxito do desaparecimento e 

tortura dos povos indígenas, sendo que o relatório temático produzido pela 

Comissão Nacional da Verdade apresenta uma estimativa de que pelo menos 8.350 

indígenas foram mortos no período investigado. 

Revela, como uma das particularidades dessas violações, o fato de se 

destinarem não a indivíduos, mas a povos inteiros, por meio do esbulho de suas 

terras, remoções forçadas de seus territórios, contágio por doenças 

infectocontagiosas, prisões, torturas e maus tratos e sublinha a necessidade do 

reconhecimento por parte do Estado brasileiro de sua responsabilidade na violação 

de direitos dos indígenas durante a ditadura militar (MPF- MG, 2018). 

Nas últimas décadas, o extermínio das populações indígenas seguiu sendo 

implementado, com mecanismos cada vez mais sutis e eficazes, incutidos na 

premissa da integração indígena em favor de uma identidade nacional unificada, 

como um único caminho para o desenvolvimento. 

Se, por um lado, há certo consenso sobre a importância da pluralidade cultural 

e étnica que compõem o país, o que gera simpatia pela diversidade e pelo seu 

potencial num mercado inquieto por variações em produtos e em nichos de 

consumo, por outro essa simpatia não se reverte em ações políticas concretas de 

defesa e proteção das diferentes culturas e etnias, garantindo-lhes as condições de 



199 
 

existência e, o mais importante, demarcando as terras tradicionais destes diferentes 

povos, condição primordial para o seu Bem Viver. 

Os registros históricos permitem seguir a trajetória dos povos indígenas, 

especialmente dos Botocudos, não só no decorrer dos 50 anos da segunda metade 

do século XX e do início do século XIX (1808-1831), mas já desde o Brasil do 

descobrimento, apontam para um fio condutor vermelho que como um rio de sangue 

atravessa a história dos povos indígenas: desde a origem da sociedade brasileira, 

esses povos com sua autonomia e seus projetos de vida específicos, foram 

considerados exploráveis e, ao mesmo tempo e, em longo prazo, insustentáveis. 

A sociedade brasileira nasceu sob a égide de uma violência estrutural contra os 

povos indígenas que se manifestou na invasão e expropriação de seus territórios e 

na exploração extrema de sua mão de obra (FRAGOSO; GOUVÊA, 2014a). 

No início da colonização foi à mão de obra indígena que garantiu a 

sobrevivência de colonizadores e colonos. Para a incipiente indústria açucareira, nas 

plantações, nos engenhos e nos moinhos, mas também nos serviços domésticos, na 

criação de gado e na pequena agricultura, essa mão de obra logo se tornou mão de 

obra escrava. Possuir índios escravos era “uma questão de prestígio, poder e crédito 

monetário”. (RUSSELL-WOOD, 1998, p. 200) 

A passagem do Brasil Colônia para o Brasil Império e República não modificou 

a estrutura desse tripé de ocupação, desapropriação e exploração substancialmente. 

(FAUSTO, 2015). Com as características de uma sociedade de classe no interior de 

um sistema monocultural, sem espaço para a alteridade dos povos indígenas, 

chegamos ao século XX e ao período da ditadura militar que previu a “solução final” 

através da integração assimilacionista dos povos indígenas. 

O último ciclo da expansão colonial, a globalização neoliberal, acentuou o 

combate ao projeto dos povos indígenas pela ocupação e desapropriação de seus 

territórios, pela acumulação de riquezas baseadas na exploração da mão de obra e 

na homogeneização cultural. Um processo de apropriação dos espaços limitados de 

áreas preservadas que ainda restam em cada país e cujo esgotamento é previsível. 

Isso não foi diferente com os nativos do território do vale do rio Doce, em Minas 

Gerais, que no início do século XIX, por aproveitamento econômico do território, 

tiveram o domínio de suas terras disponibilizadas para a expansão, e, finalmente, a 

assimilação – ou eliminação – desses resistentes povos, na sua grande maioria dos 

genéricos Tapuia/Aymoré/Botocudo. E vale ressaltar que o território do Doce era 



200 
 

uma “fronteira” da sociedade luso-brasileira, na qual era constituída por uma densa 

floresta “infestada pelo gentio” (PALAZZOLO, 1973). 

Assim, a Geo-história, caracterizada pela interação entre homens, espaço e 

tempo, é de fundamental importância quando se estuda a formação e evolução de 

uma porção do espaço, no qual as relações humanas (socioeconômicas e políticas) 

sofrem as ações do meio geográfico que, ao mesmo tempo, influencia e modifica 

esse meio. 

O entendimento sobre a maneira pela qual se desenvolveu o desbravamento e 

ocupação do Sertão de Leste no decorrer do século XIX só foi possível porque se 

levou em consideração esse jogo de influências mútuas entre espaço e 

grupamentos humanos, ocorridos em um determinado recorte temporal (MATTOS, 

2004). 

Ressalta-se que ainda hoje o extermínio continua através do confinamento de 

povos e comunidades em terras insuficientes; da morosidade do governo na 

condução dos procedimentos de demarcação das terras de povos que vivem em 

acampamentos provisórios; do descaso nas áreas de saúde e educação; da 

omissão do poder público diante das agressões cotidianas, da invasão de terras por 

madeireiros, grileiros, fazendeiros, narcotraficantes; das violências sistemáticas 

praticadas contra indígenas em diferentes regiões e estados brasileiros. As ameaças 

contra a vida desses povos não são, portanto, menores do que foram em outros 

tempos da história. 

Assim, foi possível compreender os motivos que levaram os sertões do leste de 

Mias Gerais a ficar por tanto tempo em compasso de espera e os fatores que 

responderam pelas mudanças de postura das autoridades metropolitanas e 

brasileiras quanto à inserção dela no contexto da civilização luso-brasileira: essa 

gradual inserção do leste ocorreu ao longo do século XIX, com seus entraves e 

possibilidades, com as verticalidades e as horizontalidades relativas à formação do 

território do flanco oriental de Minas Gerais, as “guerras” contra os Botocudos e seu 

etnocidio. 

Fatores de ordem político econômica favoreceram a preservação das 

características naturais do leste de Minas até o princípio do século XIX (DUARTE, 

2002). Cabe lembrar que as primeiras pepitas de ouro foram encontradas em Minas 

na virada do século XVII para o XVIII. Desse momento em diante um grande fluxo de 

pessoas, vindas tanto de Portugal quanto do restante da colônia, instalou-se na 



201 
 

região central de Minas. A exploração de ouro se mostrou promissora, o que levou a 

Coroa portuguesa a transferir a capital da colônia para o Rio de Janeiro e “a criar 

uma série de restrições à circulação de indivíduos pelo restante da recém-criada 

capitania de Minas Gerais na tentativa de evitar os “descaminhos” do ouro” 

(ROUSSEL-WOOD, 1998, p. 238). 

O leste de Minas, desde as proximidades com a região centro-mineradora até 

as fronteiras com a Bahia, com o Espírito Santo e com o Rio de Janeiro tornou-se 

uma “região tampão”, na qual a circulação e a instalação de luso-brasileiros 

permaneceram proibidas durante todo século XVIII. 

Esse isolamento forçado fez com que a porção oriental de Minas Gerais, até os 

primeiros anos do século XIX, mantivesse todas as características necessárias para 

ser considerada como o Sertão de Leste: ambiente isolado, distante dos centros 

civilizados, no qual a territorialização não se fazia presente; desconhecido; repleto 

de perigos e de possibilidades de encontrar e/ou gerar riquezas; habitado por feras, 

animais peçonhentos e insetos; refúgio de diversas tribos indígenas não aliadas, 

entre elas os Botocudos, cuja fama de terríveis guerreiros antropofágicos era tão 

antiga quanto à colonização portuguesa (MATTOS, 2004). 

As peculiaridades espaciais do Sertão de Leste não impediram seu 

desbravamento e conquista, mas certamente dificultaram esse processo. Além 

disso, os empecilhos geográficos exigiram maiores esforços das autoridades 

metropolitanas e brasileiras para superá-los, bem como dos súditos que realizaram 

essa empreitada (LANGFUR, 2002). 

Sertão de Leste era uma região de relevo acidentado, dominada pelos mares 

de morro, com diversas serras e escarpas. A cobertura vegetal era composta 

predominantemente por Mata Atlântica densa, intercalada por trechos de Cerrado, 

de Mata de Altitude e até mesmo por Caatinga (em seu extremo norte). Os elevados 

índices pluviométricos, comuns ao clima tropical, garantiam que os rios 

permanecessem perenes durante todo ano e permitiam a formação de lagoas e 

pântanos. O deslocamento em meio a essas condições, nas primeiras décadas do 

século XIX, só era possível a pé ou com a ajuda de mulas, o que o tornava lento e 

penoso (MATTOS, 1996). 

A associação entre relevo com muitos vales, florestas fechadas, clima úmido e 

quente e rede de drenagem robusta criou um ambiente propício à proliferação de 



202 
 

insetos transmissores de doenças tropicais, entre elas a malária, que atacavam 

frequentemente os colonos que se aventuravam no Sertão (BIEBER, 2008). 

Além dos empecilhos acima referidos, o Sertão de Leste, por ter ficado, em boa 

medida, isolado do contato com os súditos da Coroa no século XVIII, tornou-se o 

maior refúgio de tribos indígenas de Minas Gerais no princípio do século XIX. Nele 

habitavam os Masakalí, os Patasó, os Purí, os Corôados, os Koropó e os temidos 

Botocudos. Essas tribos guerreavam entre si e não mantinham laços de amizade 

com os luso-brasileiros por ocasião da entrada desses últimos Sertões adentro. 

Desbravar o Sertão de Leste e transformá-lo efetivamente em território luso-

brasileiro não era tarefa simples. Para tanto, D. João determinou uma série de ações 

voltadas à execução dessa empreitada. O ano de 1808 é um momento chave no 

processo de conquista e ocupação do Sertão de Leste. Dois meses após a chegada 

do monarca e de sua Corte ao Brasil ele retirou as proibições de acesso ao flanco 

oriental mineiro, declarou guerra ofensiva aos Botocudos e criou uma força militar 

denominada Divisões Militares do Rio Doce para atuar dentro do Sertão 

(ESPINDOLA, 2005). 

As Divisões Militares do Rio Doce foram fundamentais na criação de condições 

para instalação de colonos no leste de Minas Gerais. Entre as tarefas das Divisões 

Militares estavam: i) o combate aos índios Botocudos através de guerra ofensiva, 

realizada todos os anos, nas estações secas (o que permaneceu até 1818, quando a 

Coroa abandonou a estratégia ofensiva e adotou a tática de aproximação e 

aculturação gradativa com os indígenas); ii) a defesa dos colonos que passassem a 

viver no Sertão de Leste de qualquer ameaça indígena; iii) a construção de quartéis, 

presídios, pousos de tropa e demais guarnições militares que garantisse a presença 

luso-brasileira no Sertão; iv) o propiciar da navegação do rio Doce, para deixar as 

margens desse rio e de seus principais afluentes livres da presença dos povos da 

floresta; e v) o colaborar na construção de pontes, estradas, vilas e qualquer outra 

obra designada pelo rei ou pelos governadores/presidentes da capitania/província de 

Minas Gerais (AGUIAR, 2007, p. 18). 

Enfim, foram dadas aos membros das Divisões Militares do Rio Doce as 

incumbências de desbravar (exterminando os Botocudos) o Sertão de Leste, de 

garantir que a vida e as propriedades dos colonos fossem preservadas e de fazer 

cumprir as leis reais, ou seja, coube às Divisões Militares a missão de inserir o 

Sertão de Leste no território português (e depois de 1822, no território brasileiro). 



203 
 

O isolamento do Sertão de Leste, aliado às peculiaridades físicas (dificuldade 

de deslocamento, florestas robustas, índios arredios) e a pouca presença de súditos 

reais, fez com que a alteridade estivesse presente nas relações entre as autoridades 

maiores e os comandantes das Divisões Militares, soldados e colonos que 

habitavam o Sertão. 

A ocupação das terras do Sertão de Leste por colonos é um bom exemplo de 

alteridade territorial (MOREIRA, 2001a). As terras do flanco oriental mineiro foram 

ocupadas dor duas vias: pela doação de sesmarias e pela posse da terra devido a 

seu uso por anos seguidos. Nos dois casos a distância dos centros civilizados (vilas 

e cidades) e a falta de fiscalização fizeram com que as propriedades aumentassem 

de tamanho sem que as autoridades tomassem conhecimento disso (MOREIRA, 

2001b).  

As sesmarias eram doadas às pessoas influentes e com ligações com o rei (de 

Portugal ou do Brasil). Ao tomar posse de suas terras os beneficiados com as 

doações retiravam pequenos posseiros já instalados e ainda expandiam as 

fronteiras de suas propriedades, aproveitando-se da inexpressiva atuação de 

organismos coercitivos do Estado. Os posseiros expulsos das terras adentravam o 

Sertão a procura de novas áreas para se estabelecer e, quem sabe, receberem do 

governo as garantias legais dessas propriedades (LOUREIRO, 2006). 

No contato entre luso-brasileiros e indígenas a alteridade era ainda mais 

evidente. Os direitos e a integridade física dos índios eram constantemente violados, 

tanto os colonos quanto os militares de diversas patentes das Divisões Militares do 

Rio Doce exploravam ao máximo a mão de obra indígena e usurpavam suas terras, 

mesmo com ordens contrárias vindas da Coroa, que desde 1818 abandonou a 

guerra ofensiva e buscou a atração dos povos da floresta para os aldeamentos 

(PARAISO, 1997).  

A guerra justa foi utilizada como pretexto para exterminar os indígenas e para 

capturá-los e usá-los como mão de obra servil. As terras ocupadas por posseiros ou 

por sesmeiros não respeitavam as áreas habitadas pelos índios, sendo que “matar 

uma aldeia” para se livrar do inconveniente da presença deles foi ação constante no 

Sertão (CARNEIRO, 2013). 

No século XIX, o Sertão de Leste certamente era a região de Minas Gerais com 

maior número de indígenas. O risco à integridade física dos luso-brasileiros que 

adentravam o Sertão ainda existia, mas pode-se dizer que era limitado e diminuía a 



204 
 

cada ano, à medida que a estrutura física e o número de cidadãos cresciam e as 

fronteiras do Sertão eram ocupadas. Por fim, verificou-se que o combate aos 

indígenas ocorreu mais pelo empecilho que os povos da floresta representavam 

para a obtenção de terras por parte dos luso-brasileiros do que pelos riscos à vida 

dos últimos. 

Entre 1808 a 1831 ocorreu o momento mais importante do desbravamento do 

Leste, foi quando as bases que garantiram a entrada no Sertão foram estabelecidas 

e os maiores empecilhos foram vencidos. Com a vinda da Corte para o Brasil as 

ordens reais mudaram e o Sertão de Leste, até então propositalmente isolado pelas 

autoridades luso-brasileiras, deveria, por ordens diretas de D. João, finalmente ser 

inserido no território do então Império português. 

Após 1808, com a chegada da Corte ao Rio de Janeiro e o acréscimo de um 

relevante mercado consumidor, associado à revogação das leis que proibiam o 

acesso ao Sertão de Leste, essa região passou a receber população e atividades 

econômicas antes concentradas no centro minerador. As terras do Sertão de Leste 

eram mais férteis e abundantes que as da região central de Minas e localizadas 

tanto nas proximidades da capital da colônia, posteriormente transformada em 

capital do Império brasileiro, quanto do centro minerador (FAUSTO, 2015). 

Entre 1808 a 1831 foi o período de atuação das Divisões Militares do Rio Doce, 

que desbravaram matas densas, enfrentaram as piores dificuldades advindas da 

natureza intocada e do relevo acidentado, construíram fortificações militares de 

apoio e combateram ou aculturaram os indígenas, o que possibilitou que os colonos 

adquirissem terras dentro do Sertão e as explorassem economicamente. 

Muitos indígenas Botocudos acabaram sucumbindo nesses anos devido aos 

combates com os militares e com os colonos, devido às doenças adquiridas no 

contato com brancos, pardos e negros e devido à diminuição da área de 

deslocamento, caça e coleta necessária para sustentar o modo de vida nômade ou 

seminômade que diversas tribos resguardavam. 

De 1808 a 1821 ocorreu a maior porcentagem de doação de sesmarias no 

Sertão de Leste e de 1821 a 1835 a proporção de doações permaneceu elevada, o 

que favoreceu a proliferação de fazendas, vilas e estradas particulares, que, por 

extensão, reduzia gradualmente as fronteiras do Sertão (PARAISO, 2005). 

Foram instaladas no Sertão de Leste atividades vinculadas a agricultura e 

pecuária, inicialmente de baixa produção, mas depois ligadas também à exportação; 



205 
 

indústria de beneficiamento da produção agropecuária; engenhos de açúcar; 

lavouras de algodão e indústria têxtil; minas de extração de minério de ferro, forjas 

para produção de ferro e até de aço e serralherias que trabalhavam com esses 

metais; extração aurífera em baixa escala; atividades artesanais; extrativismo de 

madeiras nobres para exportação, de madeira em geral para construção e de lenha 

para as casas e para o setor siderúrgico (ambas favoreceram a derrubada das 

florestas do Sertão de Leste); entre outras (PEREIRA, 1989). 

O Leste de Minas deixou de ser Sertão e se tornou efetivamente território à 

medida que: i) as autoridades incentivaram sua ocupação e garantiram as condições 

mínimas para o estabelecimento de súditos e seus empreendimentos econômicos; ii) 

ocorreu à diversificação e a difusão da economia mineira durante todo século XIX, 

em razão dos fluxos populacionais provenientes, em grande parte, da região central 

de Minas, que investiram nas diversas atividades econômicas supracitadas; e iii) os 

entraves à ocupação vinculados às características geográficas e naturais (relevo 

ondulado, florestas robustas, animais, insetos e doenças), e à presença de 

indígenas não aliados foram gradativamente superados. 

Enfim, o empilhamento desses fatores de ordem política, de ordem 

socioeconômica e de ordem geográfica leva ao entendimento de como se deu o 

processo de desbravamento e ocupação do Sertão de Leste, ficando os nativos 

Botocudos literalmente no meio dessa colonização, em conflito direto com os 

colonizadores, sustentada pela “Guerra Justa”, que obviamente, foram vencidas 

pelos portugueses, que usaram pólvora e aço, armas biológicas – roupas e 

cobertores impregnados de vírus de varíola que eram deixados na floresta para o 

uso e contaminação dos índios. 

Como escreveu o barão Johann Von Tschudi, naturalista suíço que visitou a 

região por volta de 1860: “Os portugueses adotaram os meios mais infames para 

atingir esse objetivo. [...] nenhuma nação europeia se rebaixou tanto para manchar 

seu nome e sua honra como Portugal” (MATTOS, 2004, p. 101). 

Espera-se que o esforço empreendido nessa tese etno-historica dos Botocudos 

na bacia do Doce para lançar luz aos fatores que levaram ao desbravamento, 

ocupação e uso do Sertão de Leste pelos luso-brasileiros, no século XIX, 

transformando-o em território, exterminando seus nativos, em especial os Botocudos 

(KrenaK), que apesar das Guerras (1808-1831), ainda hoje lutam pela emancipação 

dos direitos, seus direitos violados, defendidos a partir da evolução da ideia e 



206 
 

consolidação dos direitos humanos aos indígenas, desde Antônio de Montesinos, 

Bartolomeu de Las Casas e Francisco de Vitoria e suas consequências na era atual. 

A situação indígena no contexto nacional se caracteriza pelas lutas incessantes 

em busca do respeito às diferenças étnicas e, decorrentes das frequentes tentativas 

de imposição de uma cultura, que se pretende “civilizada”, mas que sempre procura 

impor sobre os índios seu modo de vida dominante, aculturando-os ou 

exterminando-os. 

Estas imposições foram se tornando cada vez mais intensas e violentas à 

medida que as fronteiras da colonização se expandiam sobre novos territórios, até a 

promulgação da Carta Régia de 1808, a partir da qual, a guerra aos índios do leste é 

oficialmente decretada. 

Muitas aldeias foram dizimadas, restando apenas vestígios arqueológicos de 

sua cultura. Outras permaneceram e conseguiram preservar seus habitantes através 

do isolamento, ou contato intermitente com os colonizadores. E há ainda aqueles 

índios que, como alternativas à sua sobrevivência se inseriram na cultura dominante, 

aprendendo, a partir dessa interação, como se defender e se preservar, segundo as 

leis e costumes dos não índios. 

Apesar de tal estratégia ter garantido a sobrevivência de grande parte dos 

povos indígenas do leste, propiciou uma série de impactos em suas práticas 

culturais, oriundas da desagregação familiar, do distanciamento de seu território 

sagrado, das necessidades de compreender a língua do “branco”, dentre outros. E 

foi nesse período histórico, dos exílios indígenas, do sofrimento, da ausência de seu 

território tradicional, que o povo Krenak vinculou-se a uma paisagem cultural 

excluída. 

Ressalta-se que desde os primeiros contatos dos KrenaK, “Borun” do Uatu, 

na TI em Resplendor-MG, estabeleceu-se uma situação de exclusão social desses 

índios. E em suas memórias está o exílio de seu território tradicional, que para os 

jovens Krenak, essas lembranças consistem em verdadeiro marcos da sua 

resistência étnico-cultural. 

A identidade cultural do povo Krenak está associada ao seu passado de 

exclusão. E tal resultado pode ser inferir na percepção da sociedade 

resplendorense, cidade mais próxima da TI dos índios Krenak, que de forma 

preconceituosa, considera os indígenas como seres descompromissados, que não 

trabalham e que vivem fora dos padrões do branco, pois vivem “isolado”, “arredio”, 



207 
 

que vive na mata, sobrevivendo da caça e da pesca, numa percepção que assume 

caráter discricionário. 

Tal construção perceptiva da sociedade envolvente remeter, a dificuldade de se 

reconhecer uma sociedade como indígena. Que infelizmente somente tem como 

referência básica de representação do índio na figura do indígena do período 

colonial. 

A esse respeito, dentre as percepções que apontam para perda cultural 

indígena estão: a desvalorização da cultura indígena e a convivência do índio com o 

“branco”, através, inclusive, da miscigenação, destacados tanto pela sociedade 

envolvente como pelos indígenas. 

Já no povo Krenak ressalta-se como causas para a perda cultural a desunião 

do grupo, principalmente depois da separação das aldeias; os impactos ambientais 

(barragens e desmatamento), que dificultaram a manutenção de muitas práticas 

culturais (como a caça e a pesca), e a presença das igrejas evangélicas (que 

influenciam negativamente a comunidade na medida em que, devido a suas 

concepções fundamentalistas/proselitistas, comprometem a manutenção das 

práticas culturais indígenas, como a dança, por exemplo). 

Os povos indígenas continuam sendo ameaçados em sua existência física e 

espiritual; em seus modos de vida; em suas identidades; em sua diversidade; em 

seus territórios e em sua história. 

Aos poucos o povo Krenak foi reconstruindo seu território, retomando sua 

identidade cultural e atividades tradicionais usurpadas pelos diversos processos de 

etnocídio, exílio e forçosa incorporação das práticas e usos da cultura dominante. 

Em relação aos povos indígenas, nem mesmo os pífios recursos orçamentários 

(previstos para assistência em saúde, educação, saneamento, prevenção de 

doenças, demarcação de terras, entre outras ações) têm sido executados na sua 

totalidade, demonstrando assim que a vida destas populações não é tida como 

prioritária. 

Pode-se dizer que a produção desse modelo unilateral de desenvolvimento, 

baseado no fortalecimento de setores econômicos vistos como estratégicos submete 

outros segmentos da população à condição residual. Assim, os povos indígenas e 

seus direitos específicos são vistos como inúteis, inadaptáveis, indesejáveis e 

socialmente desnecessários. 



208 
 

Vale pondera que o decreto de extermínio contemporâneo tem, portanto, 

sustentação em argumentos que são ao mesmo tempo etnocêntricos – que só 

vislumbram o mundo a partir das lentes do desenvolvimentismo dominante – e 

antropocêntricos – que desconsideram a importância de outros seres, dos animais, 

das plantas em favor da expansão das fronteiras agropecuárias para o monocultivo 

de grãos, produção de biocombustíveis, plantio de eucaliptos, criação de gado em 

larga escala. Vale ressaltar que grandes empreendimentos econômicos impactam 

não só a vida dos povos indígenas, como também as terras, as águas, as matas, 

ameaçando o equilíbrio ecológico. 

Os latifundiários, históricos e encarniçados inimigos dos povos indígenas, têm 

feito uso de seu poderio econômico para fortalecer sua presença e influência política 

nas diferentes esferas de poder, especialmente junto às Câmaras Legislativas e ao 

Congresso Nacional. Nesses espaços, buscam a ampliação dos próprios privilégios, 

historicamente concedidos a esse setor pelo Estado brasileiro. 

Para tanto, fazem uso de táticas extremamente agressivas contra setores da 

sociedade portadores de direitos que se contrapõem à sua avidez sem limites por 

novos territórios. A bancada ruralista no Congresso Nacional pretende impedir toda 

e qualquer demarcação de terra indígena no Brasil. A PEC 215/00 é especialmente 

danosa aos direitos dos povos indígenas às terras tradicionais.  

Tudo aquilo com que se tentou sempre mais empurrar os índios para fora das 

suas terras, tudo continua hoje com os grandes projetos de desenvolvimento, 

projetos do governo e da iniciativa privada, de grandes indústrias, da agropecuária, 

tudo isso, enfim.  

É preciso fazer a sociedade brasileira entender que estão simplesmente 

esquecendo aquilo que é mais importante, que índio é ser humano que vive aqui há 

anos. Essas populações têm direitos. Em primeiro lugar, direito de viver dignamente 

e de poder desenvolver a sua cultura, a sua vida social, a sua vida de produção e 

tudo mais; em segundo lugar, aquilo que esses povos acham que é importante 

aceitar, absorver, ver implantando, mas não simplesmente sendo atropelados pelos 

grandes projetos. 

São esses grandes projetos, governamentais ou privados, implantados 

segundo a lógica expansionista do grande capital e com o apoio ativo do Estado, 

que ferem os direitos fundamentais dos povos indígenas. Estes direitos foram 



209 
 

inscritos na Constituição Federal, de 1988, para proteger os povos indígenas face à 

exploração de seus recursos hídricos, minerais e madeireiros de seus territórios. 

O processo histórico de violência, dominação e expropriação de terras, a 

intolerância e o incentivo ao preconceito e à discriminação levaram muitos povos 

indígenas a ocultar suas identidades étnicas, como foi o caso dos povos indígenas 

“resistentes”, KrenaK, “Borun” do Uatu, na TI em Resplendor-MG, hoje em luta pelo 

direito ao autor reconhecimento e pela recuperação de seus territórios tradicionais. 

Esses fatores provocaram e continuam provocando a migração de populações 

indígenas para centros urbanos onde são relegadas às periferias. Lá, em muitos 

casos, lhes é negada a sua identidade não só pela população envolvente, mas 

também por órgãos governamentais, que dessa forma tentam se eximir de sua 

responsabilidade quanto à garantia de seus direitos. 

As políticas governamentais em níveis federal, estadual e municipal 

desarticuladas entre si, que assumem no discurso a importância da atenção 

específica e diferenciada, continuam na prática impondo modelos não indígenas à 

educação, saúde e economia. 

Isso significa dizer que os direitos originários ao uso da terra e a exploração 

sustentável dos seus recursos naturais deveriam ser oficialmente reconhecidos 

O certo é que esses povos, submetidos à secular dominação, nunca deixaram 

de lutar, resistir e reconstruir seus projetos de futuro, mesmo em meio às ruínas e 

sofrimentos de toda ordem. 

Em consequência dessas lutas e resistência, os povos indígenas chegam a 

esse início do século XXI não apenas como sobreviventes, mas como povos com 

ricas culturas e sabedoria milenar. É a partir daí que se constituem em importantes 

atores sociais, políticos e étnicos, trazendo importantes contribuições na construção 

de novos projetos de vida. 

Afinal, o limite da sobrevivência humana é a possibilidade de utilizar, 

permanentemente, os recursos naturais do planeta e o limite da sustentabilidade 

ambiental é a sua conciliação com as necessidades humanas. Por isso, a relação de 

mútua dependência entre a natureza e o homem não permite a opção por técnicas 

de interpretação normativa que venham a excluir um em razão do outro. 

 



210 
 

REFERÊNCIAS 

 

 

ACCIOLY, Hildebrando. Tratado de direito internacional público. – v. I – São 
Paulo: Quartier Latin, 2012. 
 

AGUIAR, José Otávio. Os ecos autoritários da Marselhesa: Guido Tomaz Malière 

e a Colonização do Rio Doce (Minas Gerais). Fenix – Revista de História e 

Estudos Culturais. Vol. 04. Ano IV n° 03. Julho/Agosto/Setembro de 2007. 

 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no 

Atlântico Sul. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

 

ALMEIDA, Ceciliano Abel de. O desbravamento das selvas do rio Doce 

(Memórias). Rio de Janeiro: José Olímpio, 1959. 

 

ALMEIDA, Maria Inês de. Desocidentada: Experiência literária em terra indígena. 

Belo Horizonte: Editora UFMG, 2009. 

 

ALMEIDA, Maria Regina Celestino. Metamorfoses Indígenas: Identidade e 

Cultura nas Aldeias Coloniais do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Arquivo 

Nacional, 2013. 

__________________. Os Índios na História do Brasil. Edição: 1ª coleção: FGV 

de Bolso / Serie Historia, Editora: FGV, 2010. 

 

ALMEIDA, Rita Heloísa de. O Diretório dos índios: um projeto de “civilização” 

no Brasil do século XVIII. Brasília: UNB, 1997. 

 

ANDRADE, Carlos Drummond de. Entre Noel e os índios. In:______. As 

impurezas do branco. Rio de Janeiro: Record, 1998. pp. 95-97. 

 

AMOROSO, Marta Rosa. Mudança de Hábito: Catequese e educação para índios 

nos aldeamentos capuchinhos. São Paulo: Revista Brasileira de Ciências Sociais, 

1998. 

 

AMANTINO, Márcia. A conquista de uma fronteira: o sertão oeste de Minas 

Gerais no século XVIII, Dimensões: Revista de História da UFES, nº14, 2002. 

 

AZEVEDO, Célia Maria Marinho de. Onda negra, medo branco: o negro no 

imaginário das elites – século XIX. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

 



211 
 

AZEVEDO, Luiz Henrique Cascelli de. IUS GENTIUM em Francisco de Vitoria: A 

fundamentação dos Direitos Humanos e do Direito Internacional na tradição 

tomista. Edição 1ª. Porto Alegre: Sergio Antônio Fabris Editor, 2008. 

 

AZZI, Riolando. A Cristandade Colonial: Mito e Ideologia. Petrópolis: Vozes, 1987. 

_________________. A Cristandade Colonial: Um projeto Autoritário. In Historia 

do Pensamento Colonial no Brasil. Rio de Janeiro: Paulinas, 1987. 

 

BAETA NEVES, Luís Felipe. O Combate dos Soldados de Cristo na Terra dos 

Papagaios: Colonialismo e repressão cultura. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 1978. 

 

BARIÉ, Cletus Gregor. Pueblos Indígenas y Derechos Constitucionales en 

América Latina: un panorama. 2 ed. La Paz: Abya-Yala, Comisión Nacional para el 

Desarrollo de los Pueblos Indígenas, Instituto Indigenista Interamericano, 2003. 

Disponível em: 

<  http://cidadhania.files.wordpress.com/2003/07/cletus-barie-crc4pueblos-derechos-

pano3ama-2.pdf > Acesso em : 10/10/2017. 

 

BELLEI, Sergio Luiz Prado. Monstros, Índios e Canibais: ensaios de crítica 

literária e cultural. Edição: 1ª. Florianópolis: Insular, 2000. 

 

BENJAMIN, Walter. Crítica da Violência: crítica do poder. In: Documentos de 
Cultura, Documentos de Barbárie. Org. e apresentação Willi Bolle. São Paulo: 
Cultrix, 1986, pp. 160-175. 
Disponível em: 
<  http://cidadhania.files.wordpress.com/2013/07/walter-benjamin-crc3adtica-da-
violc3aancia-1.pdf > Acesso em : 10/10/2017. 
 

BÍBLIA. Português. A bíblia de Jerusalém: novo testamento. Tradução em língua 

portuguesa a partir do original grego, acompanhada da introdução e notas da última 

edição francesa, inteiramente revista e aumentada. São Paulo: Edições Paulinas, 

1993. 

 

BIEBER, Judy A. Power, Patronage, and Political Violence: State Building on a 

Brazilian Frontier, 1822–1889. Lincoln/USA, Editora: University of Nebraska Press, 

1999. 

__________________O Sertão Mineiro como Espaço Político (1831-1850). Rev. 

Mosaico, v.1, n.1, p.74-86,jan./jun., 2008. 

. Disponível em: 
< tede2.pucgoias.edu.br/index.php/mosaico/article/download/231/185> Acesso em : 

10/10/2017. 

 

BORGES DE MACEDO, Paulo Emílio. O nascimento do direito internacional. São 

Leopoldo: UNISINOS, 2009. 

http://cidadhania.files.wordpress.com/2013/07/walter-benjamin-crc3adtica-da-violc3aancia-1.pdf
http://cidadhania.files.wordpress.com/2013/07/walter-benjamin-crc3adtica-da-violc3aancia-1.pdf


212 
 

 

BOSI, Alfredo. Dialética da Colonização. Edição: 4ª. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1992. 

_________________. Cultura como tradição. in Tradição Contradição. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 1978. 

 

BOWN, Stephen R. 1494: como uma briga de família na Espanha medieval 

dividiu o mundo ao meio. Tradução de Helena Londres. São Paulo: Globo, 2013. 

 

BRASIL. Biblioteca Digital Luso-brasileira.  
Disponível em: < http://bdlb.bn.br/ >. ou < http://www.bnportugal.pt/> Acesso em: 
05/04/2018. 
 

BRASIL. Carta Régia de 12 de maio de 1798. Manda civilizar índios, habitantes dos 
vastos distritos da Capitania. 
Disponível em: 
<http://lemad.fflch.usp.br/sites/lemad.fflch.usp.br/files/2018-
04/A_carta_regia_de_12_de_maio_de_1798B.pdf>.Acesso em: 05/04/2018. 
 

BRASIL. Carta Régia de 13 de maio de 1808. Manda fazer guerra aos índios 
Botocudos. 
Disponível em: 
<http://www2.camara.gov.br/internet/legislacao>.Acesso em: 05/04/2018. 
 
BRASIL. Carta Régia de 24 de agosto de 1808. Sobre a guerra ofensiva contra os 
Índios Botocudos. 
Disponível em: 
< http://www2.camara.leg.br/legin/fed/carreg_sn/anterioresa1824/cartaregia-40226-
24-agosto-1808-572291-publicacaooriginal-95399-pe.html>. Acesso em: 05/04/2018. 
 
BRASIL. Carta Régia de 5 de novembro de 1808. Sobre os índios Botocudos, 
cultura e povoação dos campos geraes de Coritiba o Guarapuava. 
Disponível em: 
< http://www2.camara.leg.br/legin/fed/carreg_sn/anterioresa1824/cartaregia-40263-
5-novembro-1808-572442-publicacaooriginal-95554-pe.html>. Acesso em: 
05/04/2018. 
 
BRASIL. Carta Régia de 2 de dezembro de 1808. Sobre a civilização dos Índios, a 
sua educação religiosa, navegação dos rios e cultura dos terrenos. 
Disponível em: 
< http://www2.camara.leg.br/legin/fed/carreg_sn/anterioresa1824/cartaregia-40274-
2-dezembro-1808-572464-publicacaooriginal-95565-pe.html>. Acesso em: 
05/04/2018. 
 
BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil 
1988. Organizado por Angher, Anne Joyce. 20ª ed. São Paulo: Rideel, 2015. 
 

http://www.bnportugal.pt/


213 
 

BRASIL. Decreto s/n de 19 de abril de 2001. Homologa a demarcação 
administrativa da Terra Indígena Crenaque (Krenak), localizada no Município de 
Resplendor, Estado de Minas Gerais. 
Disponível em: 
< http://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret_sn/2001/decreto-127-19-abril-2001-
351786-publicacaooriginal-1-pe.html 
>. Acesso em: 05/04/2018. 
 
BRASIL. Decreto nº 5.051 de 19 de abril de 2004. Promulga a Convenção no 169 
da Organização Internacional do Trabalho - OIT sobre Povos Indígenas e Tribais.  
Disponível em: 
< http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051.htm>. 
Acesso em: 05/04/2018. 
 
BRASIL. Decreto n° 8.072 de 20 de junho de 1910. Crêa o Serviço de Protecção 
aos Indios e Localização de Trabalhadores Nacionaes e approva o respectivo 
regulamento. 
Disponível em: 
 < http://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1910-1919/decreto-8072-20-junho-
1910-504520-publicacaooriginal-58095-pe.html>. Acesso em: 05/10/2018. 
 
BRASIL. Decreto Legislativo n° 143 de 20 de junho de 2002. Aprova o texto da 
Convenção nº 169 da Organização Internacional do Trabalho sobre os povos 
indígenas e tribais em países independentes. 
Disponível em: 
 < http://www2.camara.leg.br/legin/fed/decleg/2002/decretolegislativo-143-20-junho-
2002-458771-convencao-1-pl.html>. Acesso em: 05/10/2018. 
 
BRASIL. IBGE, Instituto de Geografia e estatística, Informações sobre a distribuição 
da população autodeclarada indígena no território brasileiro, com base nos 
resultados censitários, 2018. 
Disponível em: 
< https://indigenas.ibge.gov.br/mapas-indigenas-2 > Acesso em: 17/09/2018 
 
BRASIL. Lei n° 5.371, de 05 de dezembro de 1967. Autoriza a instituição da 
"Fundação Nacional do Índio" e dá outras providências. Diário Oficial [da] República 
Federativa do Brasil. 
Disponível em: 
< http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/1950-1969/L5371.htm>. Acesso em: 
26/03/2016. 
 
BRASIL. Lei nº. 6.001, de 19 de dezembro de 1973. PDF. Dispõe sobre o Estatuto 
do Índio. 
Disponível em: 
< http://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei/1970-1979/lei-6001-19-dezembro-1973-
376325-publicacaooriginal-1-pl.html > Acesso em: 05/10/2018. 
 
BRASIL. MPF/MG, Ministério Público Federal/MG, 2018. 
Disponível em: 



214 
 

< http://www.mpf.mp.br/mg/sala-de-imprensa/noticias-mg/mpf-mg-requer-anistia-
politica-para-o-povo-indigena-krenak> Acesso em: 17/09/2018 
 

BROWN, Dee. Enterrem meu coração na curva do rio: A dramática historia dos 

índios norte-americanos. Título original: BURY MY HEART AT WOUNDED KNEE. 

Tradutor: Geraldo Galvão Ferraz. Porto Alegre: L&PM Pocket, 2006. 

 

BRUIT, Héctor Hernan. Bartolomé de Las Casas e a simulação dos vencidos. 

Campinas: Unicamp, 1995. 

 

BUENO, Eduardo. A viagem do descobrimento: Um olhar sobre a expedição de 

Cabral. Coleção Brasilis - 1 Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2016. 

______________.Náufragos, traficantes e degredados: As primeiras 

expedições ao Brasil. Coleção Brasilis - 2 Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2016a. 

______________.Capitães do Brasil: A saga dos primeiros colonizadores. 

Coleção Brasilis - 3 Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2016b. 

______________.A coroa, a cruz e a espada: Lei, ordem e corrupção no Brasil. 

Coleção Brasilis - 4 Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2016c. 

______________ Genocídio de ontem e hoje. 6ª ed. Porto Alegre: L&PM, 1996. 
 

CÁCERES, Florival. História do Brasil. São Paulo: Moderna Editora, 1993. 

 

CALMON JÚNIOR, Lastênio. Vultos, fatos e lendas linharenses. Belo Horizonte: 

Littera Maciel, 1975. 

 

CAMINHA, Pero Vaz de. A carta. Revista Centro de Comunicação e Expressão da 

UFSC. v. 43, nº 0, p. 52, Florianópolis/SC, 2005. 

Disponível em: 

<http://www.cce.ufsc.br/~nupill/literatura/carta.html>.Acesso em: 26/10/2018. 

 

CAMBRAIA, Ricardo de Bastos; MENDES, Fábio Faria. A colonização dos sertões 

do leste mineiro: políticas de ocupação territorial num regime escravista (1780-

1836). Belo Horizonte: Revista do Departamento de História, nº 6, p. 137-150, 1988. 

 

CARDOSO, Ciro Flamarion S. História Econômica da América Latina. Rio de 

Janeiro: Edições Graal, 1983. 

 

CARNEIRO, Patrício Aureliano S. Do Sertão ao Território das Minas e das Gerais: 

entradas e bandeiras, política territorial e formação espacial no período 

colonial. Belo Horizonte: Tese de Doutorado – UFMG, 2013. 

 

CARVALHO, Lucas Borges de. Direito e Barbárie na Conquista da América 

Indígena. Revista da Faculdade de Direito - UFPR. v. 43, nº 0, pp. 52-68, 

Curitiba/PR, 2005. 



215 
 

Disponível em: 

<http://www.buscalegis.ufsc.br/revistas/index.php/sequencia/article/viewFile/1261/12

57>. Acesso em: 26/10/2018. 

 

CASTRO, Celso; IZECKSOHN, Vitor; KRAAY, Hendrik (Org.). Nova história militar 

brasileira. Rio de Janeiro: FGV, 2004. 

 

CASTRO, Silvio. A carta de Pero Vaz de Caminha. Porto Alegre: L&PM, 2003. 

 

CEDEFES, Centro de documentação Eloy Ferreira da Silva. 2018 

Disponível em: 

< http://www.cedefes.org.br/>. Acesso em: 26/10/2018. 

 

CLIFF, Nigel. Guerra Santa: como as viagens de Vasco da Gama transformaram 

o mundo. Tradução de Renato Rezende. São Paulo: Globo, 2012. 

 

COHN, Sérgio (org.). Ailton Krenak. Série Encontros. Rio de Janeiro: Azougue, 

2015. 

 

COLOMBO, Cristóvão. Diários da Descoberta da América. Tradução de Milton 

Perssom. Porto Alegre: L&PM, 2010. 

 

CONVENÇÃO N° 169 sobre povos indígenas e tribais e Resolução referente à 

ação da OIT / Organização Internacional do Trabalho. - Brasília: OIT, 2011 

Disponível em: 

< http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Convencao_169_OIT.pdf>. 

Acesso em: 26/10/2018. 

 

CORDEIRO, Tiago. A grande aventura dos Jesuítas no Brasil. 1ª Edição. São 

Paulo: Planeta, 2016. 

 

COSTA, Maria Cilda Soares da. Terra e povoamento na implantação da lavoura 

cacaueira no Espírito Santo. um estudo de caso: Linhares – 1900-1930. 1989. 

Dissertação (Mestrado em História Social). Instituto de Ciências Humanas e 

Filosofia, Universidade Federal Fluminense, Niterói, 1989. 

 

COSTA, Regenaldo da. Ética do discurso e verdade em apel. Edição 1ª. Belo 

Horizonte: Del Rey Editora, 2002. 

 

COSTA, Ricardo da. O pensamento de Santo Tomás de Aquino (1225-1274) 

sobre a vida militar, a guerra justa e as ordens militares de cavalaria. Mirabilia 

Revista Eletrônica de História Antiga e Medieval: Jan-Jun , pp. 145-157, Spain, 

2010. 

Disponível em: 



216 
 

< https://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/9._ricardo_e_armando.pdf >. 

Acesso em: 15/09/2018. 

 

COUDREAU, Henri. Viagem ao Xingu. Edição 1ª. Belo Horizonte: Itatiaia, 1977. 

 

COUTINHO, José Caetano da Silva. O Espírito Santo em princípios do século 

XIX: apontamentos feitos pelo bispo do Rio de Janeiro quando de sua visita à 

capitania do Espírito Santo nos anos de 1812 e 1819. Vitória: Estação Capixaba e 

Cultural, 2002. 

 

CULTRERA, Samuel. Entre os Selvagens. Trad: Teodolindo A. da Silva Pereira. 

Belo Horizonte: BDMG Cultural, 2001. 

 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Índios no Brasil: História, direitos e cidadania. 

Edição:1ª, coleção: Agenda Brasileira, Editora: Claro Enigma, 2012. 

___________________. Antropologia do Brasil: mito, história, etnicidade. São 

Paulo: Brasiliense, 1987. 

___________________. (Org.). História dos índios no Brasil. São Paulo: 

Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1992a. 

___________________. Política indigenista no século XIX. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1992b. 

___________________. Legislação indigenista no século XIX: uma compilação 

(1808-1889). São Paulo: Edusp, 1992c. 

 

DREHER, Martin. A Igreja Latino - Americana no Contexto Mundial. 3ª ed. São 

Leopoldo: Sinodal, 1999. 

 

DÍAZ, Bárbara. El Internacionalismo de Vitoria em la era de la Globalización. 

Universidad de Navarra – Pamplona (Spain): Departamento de Filosofia, 2005. 

Disponível em: 

< https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/7071/1/27.pdf >. Acesso em: 15/11/2017. 

 

DORIA, Pedro. 1565. Enquanto o Brasil Nascia: a aventura de portugueses, 

franceses, índios e negros na fundação do país. Edição: 1ª Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira - Casa dos Livros, 2012. 

 

DUARTE, Regina Horta. História de uma guerra: os índios botocudos e a 

sociedade oitocentista. Revista de História, Belo Horizonte, nº 139, p. 35-53, 1998. 

_________________ Notícia sobre os Selvagens do Mucuri. Belo Horizonte: Ed. 

UFMG, 2002. 

 

DELUMEAU, Jean. História do medo no Ocidente. São Paulo: Companhia de 

Bolso, 2009 

 



217 
 

DICCIONARIO Enciclopédico Espasa. Edição: 11ª Madrid: Espasa-Calpe, tomo 10, 

1996. 

Disponível em: 

 < file:///C:/Users/81652/Downloads/97-331-1-PB.PDF >. Acesso em: 15/10/2018. 

 

DUSSEL, Enrique. Historia de la Iglesia en América Latina. Medio milenio de 

coloniaje y liberación (1492-1992).8ª.ed. Madrid-México: Esquila Misional, 1992. 

________________. 1492: O Encobrimento do Outro (A Origem do "Mito da 

Modernidade"): Conferências de Frankfurt. Tradução de Jaime A. Ciasen. 

Petrópolis, Vozes, 1993. 

 

EISENBERG, J. As missões jesuíticas e o pensamento político moderno. Belo 

Horizonte: Ed. UFMG, 2000. 

 

ESPINDOLA, Haruf Salmem. Sertão do Rio Doce. Edição: 1ª Bauru: EDUSC, 2005. 

 

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2003. 

 

FAORO, Raymundo. Os donos do Poder: formação do patronato político 
brasileiro.  5ª ed. São Paulo: Globo, 2012. 
 

FARIA, Henrique de Moura. Bartolomeu de Las Casas: o direito a serviço da vida 

do pobre, Revista Veredas do Direito. v. 2, nº 4, pp. 9-23, julho-dezembro, Belo 

Horizonte, 2005. 

Disponível em: 

 < file:///C:/Users/81652/Downloads/97-331-1-PB.PDF >. Acesso em: 15/10/2018. 

 

FAUSTO, Boris. História Concisa do Brasil, Edição: 3ª Editora: EDUSP, 2015. 

 

FERNANDES, Eunícia Barros Barcelos. A Companhia de Jesus e os Índios. 

Edição: 1ª Editora: Prismas, 2016. 

 

FONSECA JR., Gelson. O interesse e a regra: ensaios sobre o multilateralismo. 
São Paulo: Paz e Terra, 2008. 
 

FRAGOSO, João; GOUVÊA, Maria de Fátima. O Brasil Colonial 1443-1580. 

Volume 1. 1ª Edição. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. 

________________________________________. O Brasil Colonial 1580-1720. 

Volume 2. 1ª Edição. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014a. 

 

FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Trad. Roberto Machado. 21 ed. São Paulo: 

Graal, 2005. 

 



218 
 

FUNAI. Fundação Nacional do Índio, 2018. 
Disponível em: 
< http://www.funai.gov.br/>. Acessado em 08/11/2018. 
 

GALMÉS, Lorenzo. Bartolomeu de Las Casas: defensor dos direitos humanos. 
São Paulo: Paulinas, 1991. 
 

GAGLIARDI, José Mauro. O indígena e a República. São Paulo: Hucitec, 1989. 

 

GAGNEBIN, Jean Marie. Lembrar escrever esquecer. 1ª ed. São Paulo: Editora 34 

Ltda, 2006. 

 

GÂNDAVO, Pero de Magalhães de. A primeira Historia do Brasil: História da 

província Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil. Edição 2ª. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2004. 

 

GARCÍA, Bro. Juan Manuel Péerez; REAL, Bro. Francisco Javier Martínez. In 

Evangelical Solidarity with the Oppressed - The Fifth Centenary Anniversary of 

the Arrival of the Order in America. In: Ordo Praedicatorum. curia.op.org, Itália, 

2012. 

Disponível em: 

<https://web.archive.org/web/20120407021227/http://curia.op.org/jubilee/attachments

/118_118_500yrsamerica_en.pdf >. Acesso em 20/11/2017. 

 

GARCIA, Wilson Galhego. Nhande rembypy: Nossas Origens. Edição 1ª. São 

Paulo: Editora Unesp, 2003. 

 

GETINO, Luis G. Alonso. El Maestro Fr. Francisco de Vitoria: su vida, su 
doctrina e influencia. Madrid: Imprenta Católica, 1930. 
Disponível em: 

<https://web.archive.org/web/20120407021227/http://curia.op.org/jubilee/attachments

/118_118_501yrsamerica_en.pdf >. Acesso em 20/11/2017. 

 

GIL, Antônio Carlos Amador. Projetos de Estado no alvorecer do Império. Vitória: 
IHGES, 2002. 
 

GOMES, Laurentino. 1808: Como uma rainha louca, um príncipe medroso e uma 

corte corrupta enganaram Napoleão e mudaram a História de Portugal e do 

Brasil. Edição 3ª. São Paulo: Globo Livros, 2014. 

_________________ 1822: Como um homem sábio, uma princesa triste e um 

escocês louco por dinheiro ajudaram dom Pedro a criar o Brasil – um país que 

tinha tudo para dar errado. Edição 2ª. São Paulo: Globo Livros, 2015. 

 

GOMES, Mércio Pereira. Os índios e o Brasil: passado, presente e futuro. São 

Paulo: Contexto, 2012. 

mailto:media@curia.op.org


219 
 

 

GUARACY, Thales. A Conquista do Brasil: 1500-1600. Edição: 1ª. Editora: 

Planeta, 2015. 

 

GRINBERG, Keila; SALLES, Ricardo. O Brasil Imperial, volume I – 1808-1831. 

Edição 3ª. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. 

 

GRUPIONI, Luís Donisete Benzi. Índios no Brasil. Edição: 4ª, São Paulo: Global, 

2000. 

 

GUIMARÃES, Manuel Luís Salgado. Nação e civilização: o Instituto Histórico e 

Geográfico Brasileiro e o Projeto de uma História Nacional. Rio de Janeiro. 

Editora: Vértice, nº 01, p. 05-27, 1988. 

 

HEREDIA, Vicente Beltrán de. Francisco de Vitoria. Barcelona, Madrid, Buenos 

Aires, Rio de Janeiro: Labor, 1939. 

Disponível em: 

<https://web.archive.org/web/20120407021227/http://curia.op.org/jubilee/attachments

/118_118_502yrsamerica_en.pdf >. Acesso em 20/11/2017. 

 

HERNÁNDEZ, Ramon. Francisco de Vitória: vida y pensamiento 

internacionalista. Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1995. 

Disponível em: 

<https://web.archive.org/web/20120407021227/http://curia.op.org/jubilee/attachments

/118_118_504yrsamerica_en.pdf >. Acesso em 20/11/2017. 

 

HILÁRIO, Janaína Carla S. Vargas. História da América I. Londrina: Editora CDI 

Unopar, 2008. 

 

HÔFFNER, Joseph. Colonialismo e Evangelho: Ética do Colonialismo Espanhol 

no Século de Ouro. São Paulo: Presença\Edusp, 1973. 

 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2015. 

 

HUE, Sheila; KNIVET, Anthony. As Incríveis Aventuras e Estranhos Infortúnios 

de Anthony Knivet. Tradutor: Vivien Kogut Lessa de Sa. Título original: THE 

ADMIRABLE ADVENTURE AND STRANGE FORTUNES OF MASTER ANTONIE 

KNIVET. Edição: 1ª Editora: Zahar, 2007. 

 

IMPÉRIO DO BRASIL – DIÁRIO DO GOVERNO. Divisões Militares do Rio Doce. 

Numero 97, vol. 3 - 1° de maio de 1824.p. 399 

Disponível em: 



220 
 

http://memoria.bn.br/DocReader/Hotpage/HotpageBN.aspx?bib=706752&pagfis=182

4&pesq=&url=http://memoria.bn.br/docreader#/. Acesso em: 17/07/2018. 

 

JOSAPHAT, Frei Carlos. Bartolomeu de Las Casas; Espiritualidade 

contemplativa e militante. São Paulo: Paulinas, 2008. 

 

JOSÉ, Oilian. Os indígenas de Minas Gerais: Aspectos sociais, políticos e 

etnológicos. Belo Horizonte: Itatiaia, 1965. 

 

KANG, Jungwon. Coping with Colonialism: Mita and Indian Community in the 

Colonial Andes. Revista Iberoamericana. v. 24, nº 1, pp. 1-35, Pittsburgh - USA, 

2013. 

Disponível em: 

 < http://s-space.snu.ac.kr/bitstream/10371/83918/1/snuibero240101.pdf >. Acesso 

em: 15/10/2018. 

 

KRENAK, Ailton. Blog. 2018. 

Disponível em: 

 < http://ailtonkrenak.blogspot.com/ >. Acesso em: 15/10/2018. 

 

KNIVET, Anthony. As incríveis aventuras e estranhos infortúnios de Anthony 

Knivet: memorias de um aventureiro inglês que em 1591 sai de seu país como 

pirata Thomas Cavendish e foi abandonado no Brasil, entra índios canibais e 

colonos selvagens. Tradução do original de 1625 por Vivien Kogut Lessa de Sá. 

Edição 2ª. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2008. 

 

KODAMA, Kaori. Os Índios no Império do Brasil - a etnografia do IHGB entre as 

décadas de 1840 e 1860. Rio de Janeiro. Editora: Fiocruz, 2009. 

 

KOK, Glória. O sertão itinerante: expedições da capitania de São Paulo no 

século XVIII. São Paulo: Hucitec, 2004. 

 

KUNTZ, Rolf. Francisco de Vitória. In BARRETO, Vicente de Paulo. (Coord.) 

Dicionário de Filosofia do Direito. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2005. 

 

LANGFUR, Hal. Native Brazil: Beyond the Convert and the Cannibal, 1500-1900. 

New Mexico/USA. Editora: University of New Mexico Press, 2014. 

__________________. Uncertain Refuge: Frontier Formation and the Origins of 

the Botocudo War in Late Colonial Brazil. Hispanic American Historical Review. 

Carolina do Norte/USA. Editora: Duke University Press, 2002. 

__________________ Canibalismo e a legitimidade da guerra justa na época da 

Independência, Revista Brasileira de História. v. 37, nº 75, agosto, São Paulo, 2017. 

Disponível em: 

 < http://dx.doi.org/10.1590/1806-93472017v37n75-05 >. Acesso em: 15/10/2018. 



221 
 

 

LAS CASAS, Frei Bartolomé de. A Short Account of the Destruction of the Indies. 

USA. Editora: ReadaClassic.com, 2009. 

_________________. O paraíso destruído: Brevíssima relação da destruição 

das índias. Porto Alegre : L&PM, 1996. 

_________________. A Brief Account of The Destruction of The Indies a new 

translation. USA: bnpublishing .net, 2008. 

_________________. Liberdade e justiça para os povos da América: Oito 

Tratados impressos em Sevilha em 1522 – obras completas II. Tradução de 

Hélio Eduardo Lucas. Coleção Frei Bartolomeu de Las Casas. São Paulo: Paulus, 

2010. 

_________________. Único modo de atrair todos os povos à verdadeira religião 

– obras completas I. Tradução de Noelia Gigli, Hélio Eduardo Lucas. Coleção Frei 

Bartolomeu de Las Casas. São Paulo: Paulus, 2005. 

 

LIMA, Ana Paula Ferreira de. As Comunidades Indígenas em Minas Gerais. Anaí - 

Associação Nacional de Ação Indigenista, 2010. 

Disponível em: 

 < http:// http://www.anai.org.br/povos_mg.asp >. Acesso em: 25/10/2016. 

 

LOPES, José Reinaldo Lima. O Direito na História. Edição 3ª São Paulo: Atlas, 

2008. 

_________________. 1499: O Brasil antes de Cabral. Edição 1ª Rio de Janeiro: 

Harper Collins, 2017 

 

LOUREIRO, Klítia. O processo de modernização autoritária da agricultura no 

Espírito Santo: os índios Tupiniquim e Guarani Mbya e a empresa Aracruz 

Celulose S/A (1967-1983). Dissertação (Mestrado em História) – Programa de Pós 

Graduação em História Social das Relações Políticas, Universidade Federal do 

Espírito Santo, Vitória, 2006. 

Disponível em: 

<http://portais4.ufes.br/posgrad/teses/tese_3408_Kl%EDtia_Loureiro.pdf >. Acesso 

em: 25/10/2016. 

 

MACEDO, Paulo Emílio Vauthier Borges de. Direito das Gentes. in BARRETO, 

Vicente de Paulo. CULLETON, Alfredo (Coord.) Dicionário de Filosofia Política. São 

Leopoldo: Editora Unisinos, 2010. 

 

MAHN-LOT, Marianne. A conquista da América espanhola. Campinas: Papirus, 

1990. 

 

MAURO, Frédéric. Portugal, o Brasil e o Atlântico – 1570-1670. volume 2. Lisboa: 

Estampa, 1997.  

 



222 
 

MARCATO, Sônia de Almeida. A Repressão contra os Botocudos em Minas 

Gerais. Rio de Janeiro: Boletim do Museu do Índio: Etno-História. 1979. 

 

MARIZ, Vasco. Os Franceses na Guanabara: Villegagnon e a França Antártica 

(1555 – 1567). Edição: 3ª, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015. 

 

MATTOS, Izabel Missagia de. Civilização e Revolta: Os Botocudos e a 

Catequese na Província de Minas. Bauru: Edusc, 2004. 

___________________ Borum, Bugre, Kraí. Constituição social da identidade e 

memória étnica Krenak. Dissertação (Mestrado em Sociologia) Belo Horizonte: 

Universidade Federal de Minas Gerais, 1996. 

____________________Temas para o estudo da história indígena em Minas 

Gerais. Cadernos de História. Volume 5, numero 6, p.5-16, jul. Belo Horizonte: PUC 

Minas, 2000. 

 

MELATTI, Julio Cezar. Índios do Brasil. Edição: 9ª, São Paulo, Editora da 

Universidade de São Paulo, 2014. 

 

MELLO, Judith Freitas de A. Índios do Espírito Santo. Revista do IHGES, Vitória, 

nº 22/24, p. 49-73, 1963. 

 

MILANEZ, Felipe. Memórias sertanistas: Cem anos de indigenismo no Brasil. 1ª 
ed. São Paulo: Edições Sesc São Paulo, 2015. 
 

MIRANDA, Nilmário. Teófilo Ottoni: a República e a utopia do Mucuri. São Paulo: 

Caros amigos editora, 2007. 

 

MONTEIRO, John M. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São 

Paulo. São Paulo: Companhia das Letras, 1994. 

___________________. Tupis, tapuias e historiadores: estudos de história 

indígena e do indigenismo. Tese de Livre-Docência, IFCH-Unicamp, 2001. 

Disponível em: 

 <http:// www.ifch.unicamp.br/ihb/estudos/htm, 

file:///C:/Users/81652/Downloads/MonteiroJohnM._LD%20(1).pdf >. Acesso em: 

25/10/2016. 

 

MOREIRA, Vânia Maria Losada. A produção histórica dos vazios demográficos: 

guerra e chacinas no vale do rio Doce (1800-1830). História – Revista do 

Departamento de História da UFES, Vitória, nº 9, p. 99-123, 2001a. 

____________________. Colonização oficial e espontânea na fronteira norte do 

Espírito Santo. Revista do IHGES, Vitória, nº 55, p. 87-104, 2001b. 

____________________. Índios no Brasil: marginalização social e exclusão 

historiográfica. Diálogos Latino americanos, Dinamarca, p. 87-113, 2001c. 

http://www.ifch.unicamp.br/ihb/estudos/htm


223 
 

____________________. Os índios e a historiografia. Dimensões – Revista de 

História da Ufes, Vitória, nº 13, p. 268-278, 2001d. 

____________________. Projeto missionário e colonização: a experiência da 

aldeia do Mutum. ANAIS DA SOCIEDADE BRASILEIRA DE PESQUISA 

HISTÓRICA (SBPH). Rio de Janeiro, 2001e. 

____________________. Nem selvagens nem cidadãos: os índios da Vila de 

Nova Almeida e a usurpação de suas terras durante o século XIX. Dimensões – 

Revista de História da Ufes, Vitória, nº 14, p. 151-167, 2002. 

_____________________. Guerra e paz no Espírito Santo: caboclismo, 

vadiagem e recrutamento militar das populações indígenas provinciais (1822-

1875). SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA DA ANPUH, 2005, Londrina. 

Disponível em: 

<http://www.ifch.unicamp.br>. Acesso em: 25/10/2016. 

 

MOREL, Marco. Independência, vida e morte: os contatos com os Botocudos 

durante o Primeiro Reinado. Dimensões – Revista de História da UFES, Vitória, nº 

14, p. 91-113, 2002. 

 

MORSE, Richard. A Teoria Política do Governo Colonial. In: BONILLA, Heráclio. 

Os Conquistadores. 1492 e a população Indígena das Américas. 2006. 

___________________.O espelho de próspero. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1988. 

 

MOURA, Ana Maria da Silva; LIMA, Carlos, A.M. Devoção e Incorporação: Igreja, 

Escravos e Índios na América Portuguesa. Rio de Janeiro: 2002. 

 

NGUYEN, Dinh Quoc. DAILLIER, Patrick. PELLET, Alain. Direito internacional 

público. Edição: 2ª Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2003. 

 

NARLOCH, Leandro. Guia politicamente incorreto da História do Brasil. Edição 

2ª São Paulo: Leya, 2011. 

 

NAUD, Leda Maria, (org.), Informações Relativas à Civilização dos Índios, 

Ordenadas por Sua Majestade, o Imperador, no Ano de 1826. Rio de Janeiro: 

Revista de Informação Legislativa, nº 29, 1971. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral: uma polêmica. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1998. 

 

OLIVEIRA, L. F; CANDAU, V. Pedagogia decolonial e educação antirracista e 

intercultural no Brasil. Educação em Revista, v. 26, n. 1, abr, pp. 15-40, 2010. 

 

PALAZZOLO, Frei Jacinto de. Nas Selvas dos Vales do Mucuri e do Rio Doce. 

Edição 3ª. São Paulo: Brasiliana,1973. 



224 
 

 

PÁRAMO ORTEGA, R. Bartolomé de las Casas: em busca do rosto suave da 

Conquista. In: Teoria e crítica da psicologia.  

Disponível em: 

< http://www.teocripsi.com/2011/1paramo.pdf > Acesso em 04/10/2016. 

 

PARAÍSO, Maria Hilda Baqueiro. Os Botocudos e sua trajetória histórica. In 

História dos Índios no Brasil, org. Manuela Carneiro da Cunha. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1992. 

____________________Guido Pokrane: o Imperador do Rio Doce. In: XXIII 

Simpósio Nacional de História: História: Guerra e Paz, 2005, Londrina - Paraná. 

Anais do XXIII Simpósio Nacional de História: v. 1. História: Guerra e Paz, 2005.  

Disponível em: 

<http://www.ifch.unicamp.br>. Acesso em: 25/10/20016. 

____________________O tempo da dor e do trabalho: a conquista dos 

territórios indígenas nos sertões do leste. Tese (Doutorado em Linguística) – 

Universidade de São Paulo, USP, São Paulo, 1998. 

Disponível em: 

<http://www.ifch.unicamp.br>. Acesso em: 25/10/20016. 

 

PACHECO, Renato. Notas sobre os Botocudos. Revista do IHGES, nº 17, Vitória, 

p. 65-72, 1957. 

 

PEREIRA, Serafim Ângelo da Silva. Itambacuri e sua História. Volume I. Belo 

Horizonte: 1989. 

 

PERRONE-MOISÉS, Beatriz. Índios livres e índios escravos: os princípios da 

legislação indigenista do período colonial (séculos XVI a XVIII). In: CUNHA, 

Manuela Carneiro (Org.). São Paulo: Companhia das Letras, 2002.  

 

PESSOA, Katia Nepomuceno. Análise Fonética e Fonológica da Língua Krenak e 

Abordagem Preliminar de Contos Botocudo. Tese (Doutorado em Linguística) – 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2012. 

Disponível em: 

< http://etnolinguistica.wdfiles.com/local--files/tese:pessoa-

2012/pessoa_2012_borum.pdf >. Acesso em: 25/10/2016. 

 

PINSKY, Jaime. História da América através de textos. Edição: 11ª, São Paulo: 

Editora Contexto, 2015. 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE MINAS GERAIS. Pró-Reitoria de 
Graduação. Sistema de Bibliotecas. Padrão PUC Minas de normalização: normas 
da ABNT para apresentação de trabalhos científicos. Teses, dissertações e 
monografias. Belo Horizonte, 2014. Disponível em: 



225 
 

< http://www.pucminas.br/biblioteca >. Acesso em: 06/07/2015. 
 

PORRO, Antonio. As crônicas do Rio Amazonas. Petrópolis (RJ): Vozes, 1992. 

 

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Rompendo o silêncio: por uma revisão do 

“desaparecimento” dos povos indígenas. Revista Brasileira de Etno-História, ano 

2º, nº 2, Recife, 1998. 

Disponível em: 

<http://geocities.yahoo.com.br/esp_cultural_indigena/texto3>. Acesso em 

25/10/2016. 

 
POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São Paulo: Global, 2004, 
144p 
 

PRADO JÚNIOR, Caio. Formação do Brasil contemporâneo: colônia [1942]. São 
Paulo: Brasiliense, 1995. 
 

PRIORE, Mary del. Histórias da Gente Brasileira: Colônia. Edição: 1ª, Volume 1, 

São Paulo: Editora LeYa, 2016. 

_______________. Histórias da Gente Brasileira: Império. Edição: 1ª, Volume 2, 

São Paulo: editora LeYa, 2016. 

 

PROCÓPIO, Argemiro. Amazônia - ecologia e degradação Social. São Paulo: 

Alfa-Omega, 1992. 

 

RAMOS, Alcida Rita. Constituições Nacionais e povos indígenas. Edição 1ª. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2012. 

 

REZZUTTI, Paulo. D. Pedro: A historia não contada – O homem revelado por 

cartas e documentos inéditos. Edição 1ª. São Paulo: LeYa, 2015. 

 

RIBEIRO, Berta. O índio na Historia do Brasil. Edição: 12ª. São Paulo: Global, 

2009. 

 

RIBEIRO, Darcy. Meus índios, minha gente. Coleção: DARCY NO BOLSO. Edição: 

1ª,Brasilia: UNB, coeditora: FUNDAÇAO DARCY RIBEIRO, 2010. 

_________________O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

 

RUIZ, Rafael. Francisco de Vitória e a liberdade dos índios americanos: A 

evolução da legislação indígena castelhama no século XVI. EDIPUCRS-Instituto 

de Filosofia e Ciência Raimundo Lúlio, Porto Alegre, 2002. 

 

RUSSELL-WOOD, A.J.R. Centros e Periferias no Mundo Luso-Brasileiro, 1500-

1808, Revista Brasileira de Historia, São Paulo, Vol. 18, numero 36, 1998. 

http://www.pucminas.br/biblioteca


226 
 

Disponível em: 

< http://dx.doi.org/10.1590/S0102-01881998000200010 >. Acesso em 15/11/2017. 

________________O governo local na América portuguesa: um estudo de 

divergência cultural. Revista de História, São Paulo, Vol. 55, ano XXVIII, p. 25-79, 

1977. 

 

SACCO, Rodolfo. Antropologia jurídica: contribuição para uma macro-história 

do direito. Tradução de Carlos Alberto Dastoli. São Paulo: WMF Martins Fontes, 

2013. 

 

SÁNCHEZ-BARBA, Mario Hernández. Francisco de Vitoria. Revista interdisciplinar 

de Ciencias de La Comunicación y Humanidades. nº 5. junho. 2009. 

Disponível em: 

<https://issuu.com/necfci-unb/docs/revista_museologia_5__completa_ >. Acesso em 

25/10/2016. 

 

SARAMAGO, José. O fator deus. Folha de São Paulo, 19 de setembro de 2001. 

 

SEKI, Lucy. Notas para a história dos botocudo (Borum). In: Boletim do Museu do 

Índio. Nº 4, Rio de Janeiro: Museu do Índio, 1992. 

Disponível em: 

< http://biblio.wdfiles.com/local--files/seki-1992-notas/seki_1992_notas.pdf >. Acesso 

em 25/10/2016. 

 

SEYMOUR, Dora Alicia Gama. A conquista pelo pão: da guerra justa à política 

de civilização dos índios Botocudos do rio Doce. Monografia (Especialização em 

Teoria da História) – Departamento de História da UFES, Vitória, 1997. 

 

SILVA, Tarcísio Glauco da. Junta de civilização e conquista dos índios e 

navegação do Rio Doce: fronteiras, apropriação de espaços e conflitos (1808-

1814). Dissertação (Mestrado em História) – Programa de Pós-Graduação em 

História Social das Relações Políticas, Universidade Federal do Espírito Santo, 

Vitória, 2006. 

 

SIQUEIRA, Maria Isabel de. Ordem em colônias: legislações para os índios no 

período filipino. Revista ESTUDIOS HISTORICOS – CDHRP- Año III - Julio - Nº 6 – 

ISSN: 1688 – 5317. Uruguay, 2011. 

Disponível em: 

<http:// http://www.estudioshistoricos.org/edicion6/eh0605.pdf>. Acesso em 

02/07/2018. 

 

STADEN, Hans. Duas Viagens Ao Brasil. tradutor: Angel Bojadsen. Edição: 1ª 

Porto alegre: L&PM, 2008. 

 



227 
 

SCHWARTZ, S.B. Segredos internos: engenhos e escravos na sociedade 

colonial. Trad. L. T. Motta. São Paulo: Companhia das Letras, 1988. 

 

SOARES, Geralda Chaves. Os Borun do Watu: Os Índios do Rio Doce. 

Contagem: CEDEFES, 1992. 

 

SOUZA, Carlos Frederico Marés. O processo de demarcação das Terras 

Indígenas: o Poder Público deve aplicar o artigo 231 da Constituição. In: Terras 

Indígenas no Brasil. São Paulo, CEDI- -Museu Nacional, 2015. 

_________ O renascer dos povos indígenas para o Direito. Curitiba, Editora 

Juruá, 1998. 

 

SOUZA, Márcio. Amazônia Indígena. Edição 1ª. São Paulo: Editora Record, 2015. 

 

SOUZA, Mércia Cardoso de; MENDES, Gabriela Flávia Ribeiro; VIEIRA FILHO, José 

Maurício. Considerações sobre a contribuição de Francisco de Vitória para 

Direito Internacional contemporâneo. In: Âmbito Jurídico, Rio Grande, 2010. 

Disponível em: 

<http://www.ambito-

juridico.com.br/site/index.php?n_link=revista_artigos_leitura&artigo_id=8185> 

Acesso em 07/10/2016. 

 

SPOSITO, Fernanda. Liberdade para os índios no Império do Brasil. A 

revogação das guerras justas em 1831. Almanack. Guarulhos, n. 01, 2011, p.52-

65. 

 

SUESS, Paulo (org.). A Conquista Espiritual da América Espanhola. 200 

documentos – Século XVI. Petrópolis: Vozes, 1992. 

 

TODOROV, Tzvetan. A Conquista da América: A Questão do Outro. Edição 2ª 

São Paulo: Martins Fontes, 1988. 

_________________.As Estruturas Narrativas. Edição 2ª São Paulo : Perspectiva, 

1970. 

 
TRINDADE, Antônio Augusto Cançado. Tratado de Direito Internacional dos 
Direitos Humanos. Volume I, 2ª ed. Porto Alegre, RS, Sergio Antonio Fabris Editor, 
2003. 
 
TRINDADE, Antônio Augusto Cançado. Tratado de Direito Internacional dos 
Direitos Humanos. Volume III, 1ª ed. Porto Alegre, RS, Sergio Antonio Fabris 
Editor, 2003a. 
 

TRINDADE, Otávio Augusto Drummond Cançado. A Carta das Nações Unidas: 
Uma leitura constitucional. Belo Horizonte: Editora DelRey, 2012. 
 

http://www.ambito-juridico.com.br/site/index.php?n_link=revista_artigos_leitura&artigo_id=8185
http://www.ambito-juridico.com.br/site/index.php?n_link=revista_artigos_leitura&artigo_id=8185


228 
 

VAINFAS, Ronaldo. A heresia dos índios: catolicismo e rebeldia no Brasil 

colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

_________________.Trópicos do Pecado. Rio de Janeiro : Campus, 1989. 

 
VALLE, João Edênio Reis. Nova Evangelização e vida religiosa. REB. Revista 
Eclesiástica Brasileira, n. 230, p. 350-384, 1998. 
 
VASCONCELOS, Diogo Pereira Ribeiro de. Breve descrição geográfica, física e 

política da capitania de Minas Gerais. Sistema Estadual de Planejamento, 

Fundação João Pinheiro, Centro de Estudos Históricos e Cultura, Belo Horizonte, 

1994 

Disponível em: 

<http://www.bibliotecadigital.mg.gov.br/consulta/verDocumento.php?iCodigo=49313

&codUsuario=542>  

Acesso em 15/06/2018. 

 

VIEIRA, Pedro Almeida. Assim se pariu o Brasil: Três séculos de invasões, 

guerras, rebeliões e outras calamidades do período colonial, ao nascimento do 

Brasil. Edição 1ª. Rio de Janeiro: Sextante, 2016. 

 

VISCARDI, Cláudia M. R.; DELGADO, Lucília de A, Neves. História oral: Teoria, 
Educação e Sociedade. 1ª. ed. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2006. 
 

VITÓRIA, Francisco de. Os índios e o Direito da Guerra (De Indis ET de Jure 

Belli Relectiones). Rio Grande do Sul - Ijuí: Unijuí, 2006. 

__________________. Sobre o poder civil, os índios e a guerra. Tradução de 

Luiz Astorga. Edição de Renan Santos. Porto Alegre/RS: Concreta, 2017. 

__________________. Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra. 

Tercera edición, Edição critica de Teofilo Urdanoz, Madrid, Eapasa-Calpe S.A, 1975. 

Disponível em: 

<https://www.uv.es/correa/troncal/resources/Relectio-prior-de-indis-recenter-inventis-

Vitoria.pdf> 

Acesso em 15/06/2018. 

__________________. Relectiones sobre os índios e sobre o poder civil. 

Coleção Clássicos IPRI; Organização: José Carlos Brandi Aleixo Prefácio: Antônio 

Augusto Cançado Trindade. Brasília: Editora Universidade de Brasília (UnB) e a 

Fundação Alexandre de Gusmão (FUNAG), 2016. 

Disponível em: 

<http://funag.gov.br/loja/download/relectiones_sobre_os_indios_e_sobre_o_poder_ci

vil.pdf> 

Acesso em 25/10/2018. 

 

WIED-NEUWIED, Maximiliano. Viagem ao Brasil. Edição 1ª. Belo Horizonte: Itatiaia 

Editora, 1989. 

 



229 
 

WOLKMER, Antonio Carlos. Fundamentos do Humanismo Jurídico no Ocidente. 

Barueri: Manole, Florianópolis: Fundação José Arthur Boiteux, 2005. 

__________________. Síntese de uma história das idéias jurídicas: da 

Antiguidade Clássica à Modernidade. Florianópolis: Fundação Boiteux, 2006. 

__________________ Fundamentos de História do Direito. 4 ed. Belo Horizonte: 

Del Rey, 2007. 

__________________ (Org). Direito e justiça na América indígena: da conquista 

à colonização. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 1998. 

 

ZIZEK, Slavoj. Violência: seis reflexões laterais Tradução de Miguel Serras 
Pereira. São Paulo: Boitempo, 2014. 
 



230 
 

 

ANEXO A – CARTA RÉGIA DE 13 DE MAIO DE 1808 

Manda fazer guerra aos índios Botocudos. 
 

Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello, do meu Conselho, Governador e 
Capitão General da Capitania de Minas Geraes. Amigo. Eu o Príncipe Regente vos 
envio muito saudar. Sendo-me as graves queixas da Capitania de Minas Geraes têm 
subido á minha real presença, sobre as invasões que diariamente estão praticando 
os índios Botocudos, antropophagos, em diversas e muito distantes partes da 
mesma Capitania, particularmente sobre as margens do Rio Doce e rios que no 
mesmo desaguam e onde não só devastam todas as fazendas sitas naquellas 
visinhanças e tem até forçado muitos proprietarios a abandonal-as com grave 
prejuízo seu e da minha Real Coroa, mas passam a praticar as mais horríveis e 
atrozes scenas da mais barbara antropophagia, ora assassinando os Portuguezes e 
os Índios mansos por meio de feridas, de que servem depois o sangue, ora 
dilacerando  os corpos e comendo os seus tristes restos; tendo-se verificado na 
minha real presença a inutilidade de todos os meios humanos, pelos quaes tenho 
mandado que se tente a sua civilisação e o reduzil-os a aldear-se e a gozarem dos 
bens permanentes de uma sociedade pacifica e doce, debaixo das justas e humanas 
Leis que regem os meus povos; e até havendo-se demonstrado, quão pouco util era 
o systema de guerra defensivo que contra elles tenho mandado seguir, visto que os 
pontos de defeza em uma tão grande e extensa linha não podiam bastar a cobrir o 
paiz: sou servido por estes e outros justos motivos que ora fazem suspender os 
effeitos de humanidade que com elles tinha mandado praticar, ordenar-vos, em 
primeiro logar: Que desde o momento, em que receberdes esta minha Carta Regia, 
deveis considerar como principiada contra estes Índios antropophagos uma guerra 
offensiva que continuareis sempre em todos os annos  nas estações seccas e que 
não terá fim, senão quando tiverdes a felicidade de vos senhorear de suas 
habitações e de os capacitar da superioridade das minhas reaes armas de maneira 
tal que movidos do justo terror das mesmas, peçam a paz e sujeitando-se ao doce 
jugo das leis e promettendo viver em sociedade, possam vir a ser vassallos uteis, 
como ja o são as immensas variedades de Indios que nestes meus vastos Estados 
do Brazil se acham aldeados e gozam da felicidade que é consequência necessaria 
do estado social: Em segundo logar sou servido ordenar-vos que formeis logo um 
Corpo de soldados pedestres escolhidos e commandados pelos mesmos habeis 
commandantes que vós em parte propuzestes e que vão nomeados nesta mesma 
Carta Regia, os quaes terão o mesmo soldo que o dos soldados Infanteas; e sendo 
Índios domésticos, poderá diminuir-se o soldo a 40 réis, como se faz na guarnição 
dos Presídios dos Barretos e da Serra de S. João;  e para que não cresçam as 
despezas da Capitania, ordeno-vos que deis logo baixa a todos os soldados Infantes 
que ora existem nessa Capitania, ficando os Officiaes aggregados ao Regimento de 
Cavallaria regular, donde succcessivamente passarão a effectivos, logo que haja 
vaga: Em terceiro logar, ordeno-vos que façais distribuir em seis districtos, ou partes, 
todo o terreno infestado pelos Indios Botocudos, nomeando seis Commandantes 
destes terrenos, a quem ficará encarregada pela maneira que lhes parecer mais 
proficua, a guerra offensiva que convém fazer aos Índios Botocudos: e estes 
Commandantes que terão as patentes e soldos de  Alferes e aggregados ao 
Regimento de Cavallaria de Minas Geraes, que logo lhes mandareis passar com 



231 
 

vencimento de soldo dessa nomeação, serão por agora Antônio Rodrigues Taborda, 
ja Alferes; João do Monte da Fonseca; Januário Vieira Braga; Arruda, morador na 
Pomba; e se denominarão Commandantes da primeira, segunda, terceira, quarta, 
quinta e sexta Divisão do Rio Doce. A estes Commandantes ficará livre o poderem 
escolher os soldados que julgarem proprios para essa qualidade de duro e aspero 
serviço, e em numero sufficiente para formarem diversas Bandeiras, com que hajam 
constantemente todos os annos na estação secca de entrar nos matos; ajudando-se 
reciprocamente não só as Bandeiras de cada Comandante, mas todos os seis 
Commandantes com as suas respectivas forças, e concertando entre si o plano mais 
proficuo para a total reducção de uma semelhante e atroz raça antrophopaga. Os 
mesmo Commandantes serão responsáveis pelas funestas consequencias das 
invasões dos Índios Botocudos nos sítios confiados á sua guarda, logo que contra 
elles se prove omissão, ou descuido: Que sejam considerados como prisioneiros de 
guerra todos os Indios Botocudos que se tomarem com as armas na mão em 
qualquer ataque; e que sejam entregues para o serviço do respectivo Commandante 
por dez annos, e todo o mais tempo em que durar sua ferocidade, podendo elle 
empregal-o em seu serviço particular durante esse tempo e conserval-os com a 
devida segurança, mesmo em ferros, emquanto não derem provas do abandono de 
sua atrocidade e antropophagia. Em quarto logar, ordeno-vos que a estes 
Commandantes se lhes confira annualmente um augmento de soldo proporcional ao 
bom serviço que fizerem, regulado este pelo principio que terá mais meio soldo 
aquelle Commandante que no decurso de um anno mostrar, não sómente que no 
seu districto não houve invasão alguma de Índios Botocudos, nem de outros 
quaesquer Indios bravos, de que resultasse morte de Portuguezes, ou destruição de 
suas plantações; mas que aprisionou e destruiu no mesmo tempo maior numero, do 
que qualquer outro commandante; conferindo-se aos demais um augmento de soldo 
proporcional ao serviço que fizeram, servindo de base para máxima recompensa o 
augmento de meio soldo. Em quinto logar ordeno-vos que em cada três mezes 
convoqueis uma Junta que será por vós presidida e composta do Coronel do 
Regimento de linha, do coronel Inspector dos destacamentos da capitania, do 
tenente Coronel, do Major, do Ouvidor das Comarcas na qualidade de Auditor do 
Regimento, e do Escrivão Deputado da Junta da Fazenda, na qual fareis conhecer 
do resultado de tão importante serviço; e me dará conta pela Secretaria de Estado 
de Guerra e Negocio Estrangeiros, de tudo o que tiver acontecido e for concernente 
a este objecto, para que se consiga a reducção e civilisação dos Indios Botocudos, 
si possível for, e a das outras raças de Índios que muito vos recomendado; podendo 
também a Junta propor-me tudo o que julgar conveniente para tão saudáveis e 
grandes fins, particularmente tudo o que tocar á pacificação, civilisação e aldeação 
dos Índios; declarando-vos também que por este trabalho os Ministros da Junta não 
terão paga ou vencimento algum, reservando-me o dar-lhes aquellas demonstrações 
do meu real agrado e generosidade, de que os seus serviços, demonstrados pelas 
suas contas e resultado favorável para a Capitania, os fizerem dignos. 

Propondo-me igualmente por motivo destas saudáveis providencias contra os 
Índios Botocudos, preparar os meios convenientes para se estabelecer para o futuro 
a navegação do Rio Doce, que faça a felicidade dessa Capitania, e desejando 
igualmente procurar, com a maior economia da minha Real Fazenda, meios para tão 
saudável empreza; assim como favorecer os que quizerem ir povoar aquelles 
preciosos terrenos auríferos, abandonados hoje pelo susto  que causam os Índios 
Botecudos;  sou servido ordenar-vos nesta conformidade, que na Junta que vos 
mando organizar, façais propor e executar todos os três mezes, os meios de 



232 
 

exploração do Rio Doce, seja para o exame das cachoeiras que impedem que elle 
seja totalmente navegável, seja para fazer mais fácil a sua navegação, sendo 
possível abrevil-a, e que seguindo este trabalho de um modo fixo e permanente, me 
deis sucessivamente conta do que resultar das mesmas explorações, para que eu 
resolva o que deve seguir-se em tão importante matéria. Igualmente vos ordeno que 
em todos os terrenos do Rio Doce actualmente infestados pelos Índios Botocudos, 
estabeleçais, de accordo com a Junta da Fazenda, que os terrenos novamente 
cultivados e infestados pelos Índios, ficarão isentos por dez annos de pagarem 
dizimo a favor daquelles que os forem por em cultura de modo que se possa reputar 
permanente: que igualmente fique estabelecida por dez annos a livre expotação e 
importação de todos os generos de commercio que se navegarem pelo mesmo Rio 
Doce, seja descendo para a Capitania do Espirito Santo, seja subindo da mesma 
para a de Minas Geraes, fazendo contudo as competentes declarações, para que se 
não confundam as fazendas importadas e exportadas pelo Rio Doce com as que 
forem para a Capitania pela via de terra: que finalmente fique declarado, que 
concedo a todos os devedores da minha Real Fazenda que forem fazer semelhantes 
estabelecimentos de cultura e de trabalhos auriferos, a especial graça, de uma 
moratoria, que haja de durar seis annos da data desta minha Carta Regia, em cujo 
período não poderão ser inquietados por dividas que tenham contrahido com a 
minha Real Fazenda e que só ficarão obrigados a pagar no fim do mesmo periodo. 
Ordeno-vos finalmente que para poderdes executar tão uteis objectos sem gravame 
da minha Real Fazenda, introduzais na administração de rudo o que diz respeito á 
maior economia e me proponhais tudo o que possa contribuir para o mesmo fim 
pelas respartições competentes, como a suppressão do posto de Capitão Mór 
Regente da Campanha, o excessivo ordenado de Thesoureiro da Intendencia da 
Villa Rica, de muitos Fieis de Registro que não podem ser pagos pelo rendimento 
dos mesmos Registros. E sobretudo vos ordeno que desde logo deixeis de prover 
postos Milicianos com soldo, voltando neste ponto ao que antigamente se praticava 
na Capitania e assim procedereis logo com os que fordes propondo,pois com 
aquelles que ja teem soldo, nada mando alterar, excepto se forem promovidos a 
postos superiores. E igualmente vos ordeno que façais logo supprimir o pagamento 
da musica dos regimentos milicianos, que me consta montar ao enorme preço de 
muitos contos de réis, o que é um abuso intolerável, e de que me devieis ter 
proposto a suppressão. O que assim tereis entendido e fareis executar, como nesta 
vos ordeno. Dada no Palacio do Rio de Janeiro em 13 de Maio de 1808. 

 
PRINCIPE. 

 
Para Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello. 

 
 

Este texto não substitui o original publicado no Coleção de Leis do Império do 
Brasil de 1808 

 
Publicação: Coleção de Leis do Império do Brasil - 1808, Página 37 Vol. 1 

(Publicação Original) 
 
 



233 
 

ANEXO B – CARTA RÉGIA DE 24 DE AGOSTO DE 1808 
 

Sobre a guerra offensiva contra os Indios Botocudos. 
 

Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello, do meu Conselho, Governador e 
Capitão general da Capitania de Minas Geraes. Amigo. Eu o Príncipe Regente vos 
envio muito saudar. Havendo-me sido presente a carta que me foi dirigida pela Junta 
que convocastes nessa Capitania, por execução da Carta Regia de 13 de Maio do 
corrente anno, em que ordenei a guerra offensiva contra os Índios Botocudos, e 
outras providencias para a navegação do Rio Doce, sou ora servido de ampliar-vos, 
e á referida Junta e jurisdicção concedida na mencionada Carta Regia, autorizando-
vos por esta, não só para poderes augmentar o numero de soldados necessários, 
em cada divisão, e o seu vencimento, como parecer justo, mas também para 
accrescentar em cada uma dellas um Sargento, que possa supprir as faltas do 
Alferes Commandante, e um Cirurgião que se imcumba do tratamento dos enfermos: 
e sobre qualquer outro objecto de que um maior conhecimento deste negocio possa 
mostrar a necessidade de novas providencias me informareis immediatamente para 
que eu resolva o que parecer mais conveniente ao meu real serviço e ao bem dos 
povos dessa Capitania, que tanto desejo promover: O que tudo assim haveis 
entendido, e fareis executar na fórma que deixo ordenado. Escripta no Palácio do 
Rio de Janeiro em 24 de Agosto de 1808. 

 
PRINCIPE 

 
Para Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello. 

 
 

Este texto não substitui o original publicado no Coleção de Leis do Império do 
Brasil de 1808 

 
 

Publicação: Coleção de Leis do Império do Brasil - 1808, Página 107 Vol. 1 
(Publicação Original) 

 



234 
 

ANEXO C – CARTA RÉGIA DE 2 DE DEZEMBRO DE 1808 
 

Sobre a civilização dos Índios, a sua educação religiosa, navegação dos rios 
e cultura dos terrenos. 

 
Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello, do meu Conselho, Governador e 

Capitão General da Capitania de Minas Geraes. Amigo. Eu o Príncipe Regente vos 
envio muito saudar. Sendo-me presente tudo o que a Junta que fui servido crear 
para a  conquista e civilisação dos Índios e navegação do Rio Doce, fez subir a 
minha real presença, como fructo das suas observações, e do que lhe constou pelos 
Commandantes da força armada em conformidade das minhas reaes ordens, 
pedindo-me com muito louvavel zelo e grande conhecimento de causa alguma 
providencias mui saudáveis tanto para promover a civilisação dos Índios que têm 
mostrado querer viver pacificamente aldeiados debaixo da protecção de minhas leis, 
logo que viram cessar a tyrannia dos Índios Botocudos, como também para 
favorecer o estabelecimento de alguns sujeitos que têm concorrido para erigir 
fabricas de mineração e trabalhos de agricultura nestes terrenos novamente 
restaurados, o que muito desejo promover: sou servido, conformando-me com as 
propostas da mesma Junta, determinar-vos, para que assim o façais 
immediatamente resgatado das incursões dos Índios Botocudos, ou ainda outros 
quaesquer, cosidereis como devolutos todos os terrenos que, tendo sido dados em 
sesmarias anteriormente, não forem desmarcados, nem cultivados até a presente 
epoca, e que façais executar o que para semelhantes casos dispõe a Ordenação 
Liv. IV. tit. 43  e as ordens reaes posteriores. Em segundo logar: que daqui em 
diante permittais a cada um dos Commandantes nas suas respectivas Divisões que 
possam demarcar e assignalar terrenos proporcionaes ás fabricas dos que forem 
entrando, ficando depois estes novos proprietários que entrarem de posse, 
obrigados a procurar o titulo legitimo das sesmarias, intervindo a necessária 
informação dos Commandantes para evitar toda a fraude em semelhantes 
repartições, no que também vigiareis, fazendo que os mesmos Commandantes dêm 
a vós e á Junta, conta de todo o terreno que forem assim dividindo, e da força e 
grandeza das fabricas, a que forem concedidos os mesmos terrenos; o que a 
mesma Junta deverá fazer subir á minha real presença nas contas que 
regularmente, e segundo se acha estabelecido, me devem dar. Em terceiro logar 
ordeno-vos: que escolhais, de accordo com o Bispo, algum ou se necessário for, 
alguns Ecclesiasticos virtuosos, intelligentes e zelosos do serviço de Deus e meu, a 
quem possam encarregar a educação religiosa e civil do gentio que existe aldeiado, 
e do que for apparecendo, como aconteceu agora com mais de 500 Puris que se 
acham aldeiados, e que vieram buscar a protecção e suave jogo das minhas leis, e a 
cada um destes Eclesiásticos fareis dar pela Junta da minha Real Fazenda não só a 
pensão de 200$000 annuaes, mas lhe deixareis de accordo com a Junta da minha 
Real Fazenda  pelo espaço de 12 annos o gozo dos dízimos das novas culturas, que 
os mesmos Índios fizerem, e que só farão parte da minha Real Fazenda depois de 
passados os sobreditos 12 annos, fazendo vós demarcar a cada povoação de Índios 
novamente creada aquella porção de terreno que se julgar conveniente e necessário 
para a cultura dos gêneros precisos para a sua subsistência, e para os do 
commercio, por cujo meio, e por uma troca bem entendida poderão haver os outros 
artigos que lhes sejam necessários para satisfazer ao seu commodo  pessoal, 
ficando também a vosso cargo de accordo com a Junta da minha Real Fazenda o 
levantar as Igrejas que forem necessárias para inspirar maior respeito aos Índios 



235 
 

para para o culto e serviço de Deus, que tanto deve também concorrer para a sua 
mais prompta civilisação, havendo semelhante e tão útil despeza de fazer-se com o 
menor peso da minha Real Fazenda, devendo também a experiência do que tem 
acontecido em qualquer matéria estar sempre presente aos olhos do legislador para 
obviar aquelles inconvenientes, que têm resultado de estabelecimentos que nada na 
theoria mostraram que fosse defeituosos, e de que só a pratica depois fez ver os 
incovenientes; e havendo a experiência mostrado que as Aldeias ou Povoações de 
Índios não têm igualmente prosperado, antes vão em decadência, já pela natural 
indolência e pouco amor delles ao trabalho, já pela ambição das pessoas que com o 
titulo de Directores, ou outro qualquer, só têm em vista tirar partido de gente 
grosseira, rustica e pouco civilisada, para absorverem à sua sombra os socorros 
dados pela minha Real Fazenda, que, tendo sido muito consideráveis, têm sido em 
parte infructiferos; sou servido ordenar-vos, que só procureis aldeiar os Índios que 
buscam a minha real protecção, quando elles pelo seu grande numero houverem de 
fazer uma grande povoação, e não puderem ser distribuídos pelos fazendeiros e 
agricultores dessa Capitania, e que os mesmos fazendeiros se não quizerem prestar 
a recebel-os com as seguintes condições, debaixo das quaes vos autorizo a que, 
sendo pequeno o numero de Índios, que se vierem offerecer, procureis que os 
fazendeiros se encarreguem de os instruir, e possam também aproveitar-se do útil 
do seu trabalho, como compensação do ensino e educação que se encarregam de 
dar-lhes: primeiro: que possam os sobreditos fazendeiros servir-se gratuitamente do 
trabalho de todos os Índios que receberem em suas fazendas, tendo sómente o 
ônus de os sustentarem, vestirem e instruirem na nossa Santa Religião, e isto pelo 
espaço de 12 annos de idade, e de 20, quanto aos que tiverem menos de 12 annos, 
podendo deste modo Indeminizar-se das despezas que hão de fazer com o seu 
tratamento, educação e curativo nas enfermidades, vindo também assim a ter uma 
remuneração do seu trabalho e vigilância, emquanto os mesmos Índios lhes não 
podem prestar nenhum serviço, ou pela idade, ou pela sua rusticidade e ignorância 
da língua Portugueza; segundo, que havendo os mesmos fazendeiros satisfeito a 
estas condições, nada mais lhes possa ser pedido pelos mesmos Índios, e que seja 
prohibido a qualquer pessoa desencaminhar Índios assim estabelecidos, e acolhel-
os em qualquer fazenda antes do prazo estabelecido, findo o qual poderão ajustal-os 
pelo Jornal que lhes couvier, tendo sempre a preferencia o fazendeiro que os 
civilisou, em igualdade de jornal; e ficando os transgressores destas minhas reaes 
ordens obrigados a pagar promptamente ao fazendeiro que civilisou os Índios que se 
lhe desencaminharem, aquella indemnisação, que se for justamente arbitrada e 
julgada pelo Magistrado territorial, a cujo districto pertencer a mesma fazenda, e a 
cujo cargo ficará não só dar todo o auxilio que requererem os fazendeiros sobre tal 
objecto, mas serão obrigados nas devassas annuaes denominadas Janeirinhas a 
perguntarem pelos que desencaminham Indios, ou os induzem a fugir para os 
bosques, e a subtrahir-se á civilisação que se lhes pretende dar, para serem punidos 
com as justas penas corporaes de Policia, que parecerem proporcionaes ao mesmo 
delicto; terceiro: ordeno-vos que attendais mui particularmente, e me façais 
propostas para os postos de Officiaes de Ordenança, ou Milicias, áquelles dos 
fazendeiros que mais se distinguirem no bom tratamento e progresso de civilisação 
dos Índios, preferindo os que mostrarem em igual interval-o de tempo um maior 
numero de casamentos e nascimentos de Índios em suas fazendas; quarto: 
encarrego-vos de publicar, e fazer constar a todos, como por esta minha Carta 
Régia vos encarrego de o fazer, que tendes ordem minha para me dar conta de todo 
e qualquer fazendeiro, ou pessoa rica que à sua custa formar alguma povoação de 



236 
 

Índios, e cuidar na sua civilisação, e instrucções na Religião, bons costumes, e 
trabalho em agricultura, ou em qualquer ramo de indústria, e que se achem unidos e 
incorporados na sobredita fórma pelo menos 1.200 casaes de Índios adultos, e que 
por sua diligencia e persuasão e achem misturados com os mesmos,, vivendo em 
paz, e dados ao trabalho 100 casaes de Portuguezes ou Europeus; e finalmente que 
para o culto religiosos dos mesmos Índios e Portuguezes, houver erigido uma Igreja, 
onde se celebrem os officios divinos; porque é minha real intenção em semelhante 
caso crear o fazendeiro ou individuo rico que tiver satisfeito a tão louváveis fins 
religiosos e patrioticas vistas, senhor e donatário da sobredita povoação que em tal 
caso também crearei Villa com todas as prerogativas annexas a semelhantes 
estabelecimentos. Tendo assim providenciado os meios com que podereis  utilmente 
empregar os Indios que em pequeno numero se vierem aggregando ao estado de 
civilisação que desejo promover em seu favor, também sou servido ordenar-vos, que 
quanto aos que vierem em maior numero, e forem aldeiados que procureis que no 
meio delles se estabeleçam famílias morigeradas e industriosas de Portuguezes, 
que possam viver com elles, empregando-os em trabalhos,, e chamando-os assim ai 
conhecimento das utilidades que lhes hão de resultar de viver em uma regular 
sociedade, e de gozarem dos soccorros que os homens mutuamente se podem 
auxiliar, e procurar um maior grâo de commodidades que fazem a felicidade da vida 
humana. Finalmente, desejando mostrar á Junta da Conquista e civilisação dos 
Índios barbaros, e da Navegação do Rio Doce, quanto apreço faço do incansavel e 
activo zelo com que tem em tão poucos mezes promovido este negocio politico, de 
que a encarreguei, sou servido, attendendo á sua representação, ordenar-vos que, 
para maior estabilidade regularidade das sessões da Junta, fixeis para logar das 
suas sessões a sala que serve para as da Junta da Fazenda, em dias próprios; e 
que o Secretario do Regimento, e os Officiaes que trabalham na Secretaria, 
igualmente sejam e fiquem encarregados do serviço desta repartição, ficando na dita 
Secretaria todos os papeis e livros concernentes a este respeito debaixo da vista e 
ordens do Deputado da Junta Commandante do Regimento, em cuja casa está 
actualmente a Secretaria. Assim o cumprireis e fareis executar, não obstante 
quaesquer ordens e regimentos em contrario, que todos hei aqui por derogados, 
como se delles fizesse expressa menção. Palácio do Rio de Janeiro em 2 de 
Dezembro de 1808. 

 
PRINCIPE 

 
Para Pedro Maria Xavier de Ataide e Mello. 

 
 

Este texto não substitui o original publicado no Coleção de Leis do Império do 
Brasil de 1808 

 
 

Publicação: Coleção de Leis do Império do Brasil - 1808, Página 171 Vol. 1 
(Publicação Original) 

 
 



237 
 

ANEXO D – CARTA RÉGIA DE 5 DE NOVEMBRO DE 1808 
 

Sobre os índios Botocudos, cultura e povoação dos campos geraes de 
Coritiba o Guarapuava 

 
Antônio José da França e Horta, do meu Conselho, Governador e Capitão 

General da Capitania, de S. Paulo. Amigo. Eu o Príncipe Regente vos envio muito 
saudar. Sendo-me presente o quasi total abandono, em que se acham os campos 
geraes da Coritiba e os de Guarapuava, assim como todos os terrenos que 
desaguam no Paraná e formam do outro lado as cabeceiras do Uraguay, todos 
comprehendidos nos limites dessa Capitania e infestados pelos Índios denominados 
Bugres, que matam cruelmente todos os fazendeiros e proprietários, que nos 
mesmos paizes têm procurado tomar sesmarias e cultival-as em beneficio do 
Estado, de maneira tal que em todo o terreno que fica ao Oeste da estrada real, 
desde a Villa da Faxina até a Villa das Lages, a maior parte das fazendas, que estão 
na dita estrada, se vão despovoando, umas por terem os Índios Bugres morto os 
seus moradores, e outras com o temor que sejam igualmente victimas, e que até a 
mesma estrada chega a não ser vadeável, senão para viajores que vão reunidos em 
grande numero e bem armados, quando antes não havia memoria, que os Índios 
atravessassem a estrada para a parte da Serra, e que as fazendas a leste da 
estrada se consideravam seguras e livres, chegando agora até a atacar o Registro 
que está em cima da Serra no caminho que vai da Villa das Lages para Santa 
Catharina, e mostrando-se dispostos a querer atacar a mesma Villa, em cujas 
visinhanças têm chegado a matar povoadores; e constando-me que os sobreditos 
campos e terrenos, regados por infinitos rios, são susceptiveis não só da cultura de 
trigos, cevadas, milhos e de todas as plantas cereaes e de pastos para gados, mas 
de linhos canhamos e de toda a qualidade de linho, assim como de muitas outras 
preciosas culturas, além de que se acham no mesmo território terras nitrogeneas e 
muitas minas de metaes preciosos e de outros não menos interessantes; sendo-mo 
também igualmente presentes os louvaveis fructos que têm resultado das 
providencias dadas contra os Botocudos, e fazendo-se cada dia mais evidente que 
não ha meio algum de civilisar povos barbaros, senão ligando-os a uma escola 
severa, que por alguns annos os force a deixar a esquecer-se de sua natural rudeza 
e lhes faça conhecer os bens da sociedade e avaliar o maior e mais solido bem que 
resulta do exercício das faculdades moraes do espirito, muito superiores ás physicas 
e corporaes: tendo-se verificado na minha real presença a inutilidade de todos os 
meios humanos, pelos quaes tenho mandado que se tente a sua civilisação e o 
reduzil-os a aldeiar-se, e gosarem dos bens permanentes de uma sociedade pacifica 
e doce, debaixo das justas e humanas leis que regem os meus povos, e até 
mostrando a experiencia quanto inútil é o systema de guerra defensiva: sou servido 
por estes e outros justos motivos que ora fazem suspender os effeitos de 
humanidade que com elles tinha mandado praticar ordenar-vos: Em primeiro logar 
que logo desde o momento em que receberdes esta minha Carta Regia, deveis 
considerar como principiada a guerra contra estes bárbaros Índios: que deveis 
organizar em corpos aquelles Milicianos de Coritiba e do resto da Capitania de S. 
Paulo que voluntariamente quizerem armar-se contra elles, e com a menor despeza 
possível da minha Real Fazenda, perseguir os mesmos Índios infestadores do meu 
território; procedendo a declarar que todo o Miliciano, ou qualquer morador que 
segurar algum destes Índios, poderá consideral-os por quinze annos como 
prisioneiros de guerra, destinando-os ao serviço que mais lhe convier; tendo porém 



238 
 

vós todo o cuidado em fazer declarar e conhecer entre os mesmos Índios, que 
aquelles que se quizerem aldeiar e viver debaixo do suave jugo das minhas Leis, 
cultivando as terras que se lhe approximarem, já não só não ficarão sujeitos a serem 
feitos prisioneiros de guerra, mas serão até considerados como cidadãos livres e 
vassallos especialmente protegidos por mim e por minhas Leis: e fazendo praticar 
isto mesmo religiosamente com todos aquelles que vierem offerecer-se a reconhecer 
a minha autoridade e se sujeitarem a viver em pacifica, sociedade debaixo das 
minhas Leis, protectoras de sua segurança individual e de sua propriedade. Em 
segundo logar sou servido que á proporção que fordes libertando não só as estradas 
da Coritiba, mas os campos de Guarapuava, possais alli dar sesmarias 
proporcionaes ás forças e cabedaes dos que assim as quizerem tomar com o 
simples onus de as reduzir a cultura, particularmente de trigo e mais plantas 
cereaes, de pastos para os gados, e da essencial cultura dos linhos canhamos e 
outras espécies de linho. Em terceiro logar ordeno-vos que assistais com o 
competente ordenado a João Floriano da Silva que me tem servido como Professor 
Publico, que fui servido nomear Intendente da cultura dos campos de Guarapuava 
por Decreto desta mesma data, e a quem encarrego o exame dos mesmos terrenos, 
o propor tudo o que julgar conveniente para o adiantamento da sua boa cultura; a 
conservação da estrada que vai da Faxina a Lages, e aquelle caminho, que deve 
existir no melhor estado para a comunicação da Coritiba com algum porto de mar á 
serra, parecendo que o mais próprio será o de Pernaguá; e assim a elle como a seu 
irmão José Telles da Silva, ao Tenente Coronel Manoel Gonçalves Guimarães, e ao 
Tenente Coronel Francisco José de Sampaio Peixoto, dareis as sesmarias, que 
puderem cultivar; e este Intendente poderá com o seu exemplo justificar a bondade 
dos princípios que propuzer para melhoramento da cultura dos mesmos campos de 
Guarapuava, devendo vós ouvil-o em tudo o que ordenardes; mas não lhe sendo 
permittido obrar por vias de facto, senão quando vós o autorizardes para o mesmo 
fim. Em quarto logar: determino que sendo possível que nos terrenos que ora se 
mandam abrir, appareçam diamantes, e que possa assim soffrer a minha Real 
Fazenda, façais publicar que todo o diamante que casualmente apparecer, deve ser 
logo entregue na Junta da minha Real Fazenda, onde sempre receberà alguma 
recompensa o que o apresentar: que toda a lavagem de terras para tirar diamantes 
fora prohibida; e que os que assim obrarem, ficam expostos á maior severidade das 
Leis já estabelecidas para conservar este direito privativo da minha Corôa; e que o 
Ouvidor de Pernaguá deverá annualmente tirar uma rigorosa devassa contra todo e 
qualquer individuo que contravier a estas minhas reaes ordens. 

 
Finalmente, ordeno-vos que destineis o Engenheiro João da Costa Ferreira, e 

para o futuro, o que seu logar exercer, a que proceda a levantar successivamente o 
plano dos mesmos Campos; e que sendo sempre ouvido nas sesmarias que derdes 
juntamente com o novo Intendente que fui servido crear, e alguns Officiaes, que 
nomeareis para esse fim, me dêm por vosso meio annualmente conta de todo o 
progresso que resultar desta minha paternal providencia em beneficio da maior 
cultura e augmento de povoação, ficando muito a vosso cargo e dando-vos toda a 
responsabilidade sobre a obrigação, de que vos incumbo, de fazer subir todos os 
annos á minha real presença esta conta pela repartição de Guerra e pela da 
Fazenda, com todas aquellas reflexões que a vossa intelligencia e zelo pelo meu 
real serviço puder suggerir-vos. O que assim tereis entendido e fareis executar como 
nesta vos ordeno. Escripta no Palácio do Rio de Janeiro em 5 de Novembro de 
1808. 



239 
 

PRINCIPE. 
Para Antônio José da Franca e Horta. 

 
Publicação: Coleção de Leis do Império do Brasil - 1808, Página 156 Vol. 1 

(Publicação Original) 
 



240 
 

ANEXO E – CONFERÊNCIA INTERNACIONAL DO TRABALHO - 
Convenção n° 169 da OIT sobre povos indígenas e tribais 

 
RESOLUÇÃO REFERENTE À AÇÃO DA OIT SOBRE POVOS INDÍGENAS E 

TRIBAIS 
 

A Conferência Geral da Organização Internacional do Trabalho, Tendo adotado a 
Convenção sobre povos indígenas e tribais de 1989, Determinada a melhorar a 
situação e condição desses povos à luz das mudanças ocorridas desde a adoção da 
Convenção sobre populações indígenas e tribais (n° 107), em 1957, Convencida da 
contribuição essencial dos povos indígenas e tribais de diferentes regiões do mundo 
para as sociedades nacionais, e reafirmando sua identidade sociocultural, Motivada 
pelo firme desejo de apoiar a aplicação e a melhoria das disposições da Convenção 
revisada; 

 
 
PARTE I – POLÍTICA GERAL 
 
ARTIGO 1º 
 
1. A presente Convenção aplica-se a; 
a) povos tribais em países independentes cujas condições sociais, culturais e 

econômicas os distingam de outros segmentos da comunidade nacional e cuja 
situação seja regida, total ou parcialmente, por seus próprios costumes ou tradições 
ou por uma legislação ou regulações especiais; 

b) povos em países independentes considerados indígenas pelo fato de 
descenderem de populações que viviam no país ou região geográfica na qual o país 
estava inserido no momento da sua conquista ou colonização ou do estabelecimento 
de suas fronteiras atuais e que, independente de sua condição jurídica, mantêm 
algumas de suas próprias instituições sociais, econômicas, culturais e políticas ou 
todas elas. 

2. A autoidentificação como indígena ou tribal deverá ser considerada um 
critério fundamental para a definição dos grupos aos quais se aplicam as 
disposições da presente Convenção. 

3. A utilização do termo povos na presente Convenção não deverá ser 
interpretada no sentido de acarretar qualquer implicação no que se refere a direitos 
que possam ser conferidos ao termo no âmbito do Direito Internacional. 

 
ARTIGO 2º 
 
1. Os governos terão a responsabilidade de desenvolver, com a participação 

dos povos interessados, uma ação coordenada e sistemática para proteger seus 
direitos e garantir respeito à sua integridade. 

2. Essa ação incluirá medidas para: 
a) garantir que os membros desses povos se beneficiem, em condições de 

igualdade, dos direitos e oportunidades previstos na legislação nacional para os 
demais cidadãos; 

b) promover a plena realização dos direitos sociais, econômicos e culturais 
desses povos, respeitando sua identidade social e cultural, seus costumes e 
tradições e suas instituições; 



241 
 

c) ajudar os membros desses povos a eliminar quaisquer disparidades 
socioeconômicas entre membros indígenas e demais membros da comunidade 
nacional de uma maneira compatível com suas aspirações e estilos de vida. 

 
ARTIGO 3º 
 
1. Os povos indígenas e tribais desfrutarão plenamente dos direitos humanos 

e das liberdades fundamentais sem qualquer impedimento ou discriminação. As 
disposições desta Convenção deverão ser aplicadas sem discriminação entre os 
membros do gênero masculino e feminino desses povos. 

2. Não deverá ser empregada nenhuma forma de força ou coerção que viole 
os direitos humanos e as liberdades fundamentais desses povos, inclusive os 
direitos previstos na presente Convenção. 

 
ARTIGO 4º 
 
1. Medidas especiais necessárias deverão ser adotadas para salvaguardar as 

pessoas, instituições, bens, trabalho, culturas e meio ambiente desses povos. 
2. Essas medidas especiais não deverão contrariar a vontade livremente 

expressa desses povos. 
3. O exercício, sem discriminação, dos direitos gerais da cidadania não 

deverá ser, de maneira alguma, prejudicado por tais medidas especiais. 
 
ARTIGO 5º 
 
Na aplicação das disposições da presente Convenção: 
 a) os valores e práticas sociais, culturais, religiosos e espirituais desses 

povos deverão ser reconhecidos e a natureza dos problemas que enfrentam, como 
grupo ou como indivíduo, deverá ser devidamente tomada em consideração; 

b) a integridade dos valores, práticas e instituições desses povos deverá ser 
respeitada; 

c) Políticas para mitigar as dificuldades enfrentadas por esses povos, diante 
das novas condições de vida e trabalho, deverão ser adotadas; 

 
ARTIGO 6º 
 
1. Na aplicação das disposições da presente Convenção, os governos 

deverão: 
a) consultar os povos interessados, por meio de procedimentos adequados e, 

em particular, de suas instituições representativas, sempre que sejam previstas 
medidas legislativas ou administrativas suscetíveis de afetá-los diretamente; 

b) criar meios pelos quais esses povos possam participar livremente, ou pelo 
menos na mesma medida assegurada aos demais cidadãos, em todos os níveis 
decisórios de instituições eletivas ou órgãos administrativos responsáveis por 
políticas e programas que lhes afetem; 

c) estabelecer meios adequados para o pleno desenvolvimento das 
instituições e iniciativas próprias desses povos e, quando necessário, disponibilizar 
os recursos necessários para esse fim. 

2. As consultas realizadas em conformidade com o previsto na presente 
Convenção deverão ser conduzidas de boa-fé e de uma maneira adequada às 



242 
 

circunstâncias, no sentido de que um acordo ou consentimento em torno das 
medidas propostas possa ser alcançado. 

 
ARTIGO 7º 
 
1. Os povos interessados terão o direito de definir suas próprias prioridades 

no processo de desenvolvimento na medida em que afete sua vida, crenças, 
instituições, bem-estar espiritual e as terras que ocupam ou usam para outros fins, e 
de controlar, na maior medida possível, seu próprio desenvolvimento econômico, 
social e cultural. Além disso, eles participarão da formulação, implementação e 
avaliação de planos e programas de desenvolvimento nacional e regional que 
possam afetá-los diretamente. 

2. A melhoria das condições de vida e de trabalho e dos níveis de saúde e 
educação dos povos interessados, com sua participação e cooperação, deverá ser 
considerada uma prioridade nos planos gerais de desenvolvimento econômico 
elaborados para as regiões nas quais vivem. Projetos especiais de desenvolvimento 
para essas regiões deverão ser também concebidos de uma maneira que promova 
essa melhoria. 

3. Sempre que necessário, os governos garantirão a realização de estudos, 
em colaboração com os povos interessados, para avaliar o impacto social, espiritual, 
cultural e ambiental das atividades de desenvolvimento planejadas sobre eles. Os 
resultados desses estudos deverão ser considerados critérios fundamentais para a 
implementação dessas atividades. 

4. Os governos deverão tomar medidas, em regime de cooperação com os 
povos interessados, para proteger e preservar o meio ambiente nos territórios 
habitados por eles. 

 
ARTIGO 8º 
 
1. Na aplicação da legislação nacional aos povos interessados, seus 

costumes ou leis consuetudinárias deverão ser levados na devida consideração.  
2. Esses povos terão o direito de manter seus costumes e instituições, desde 

que não sejam incompatíveis com os direitos fundamentais previstos no sistema 
jurídico nacional e com direitos humanos internacionalmente reconhecidos. Sempre 
que necessário, deverão ser estabelecidos procedimentos para a solução de 
conflitos que possam ocorrer na aplicação desse princípio. 

3. A aplicação dos parágrafos 1o e 2o deste artigo não impedirá que membros 
desses povos exercitem os direitos assegurados a todos os cidadãos e assumam as 
obrigações correspondentes. 

 
ARTIGO 9º 
 
1. Desde que sejam compatíveis com o sistema jurídico nacional e com 

direitos humanos internacionalmente reconhecidos, os métodos tradicionalmente 
adotados por esses povos para lidar com delitos cometidos por seus membros 
deverão ser respeitados. 

2. Os costumes desses povos, sobre matérias penais, deverão ser levados 
em consideração pelas autoridades e tribunais no processo de julgarem esses 
casos. 

 



243 
 

ARTIGO 10 
 
1. No processo de impor sanções penais pre-vistas na legislação geral a 

membros desses povos, suas características econômicas, sociais e culturais 
deverão ser levadas em consideração. 

2. Deverá ser dada preferência a outros métodos de punição que não o 
encarceramento. 

 
ARTIGO 11 
 
A imposição de serviços pessoais compulsórios de qualquer natureza, 

remunerados ou não, a membros dos povos interessados deverá ser proibida e 
passível de punição legal, exceto nos casos previstos na lei para todos os cidadãos.  

 
ARTIGO 12 
 
Os povos interessados deverão ser protegidos contra a violação de seus 

direitos e deverão poder mover ações legais, individualmente ou por meio de seus 
órgãos representativos, para garantir a proteção efetiva de tais direitos. Medidas 
deverão ser tomadas para garantir que os membros desses povos possam 
compreender e se fazer compreender em processos legais, disponibilizando-se para 
esse fim, se necessário, intérpretes ou outros meios eficazes. 

 
PARTE II – TERRA 
 
ARTIGO 13 
 
1. Na aplicação das disposições desta Parte da Convenção, os governos 

respeitarão a importância especial para as culturas e valores espirituais dos povos 
interessados, sua relação com as terras ou territórios, ou ambos, conforme o caso, 
que ocupam ou usam para outros fins e, particularmente, os aspectos coletivos 
dessa relação. 

 
2. O uso do termo terras nos artigos 15 e 16 incluirá o conceito de territórios, 

que abrange todo o ambiente das áreas que esses povos ocupam ou usam para 
outros fins. 

 
ARTIGO 14 
 
1. Os direitos de propriedade e posse de terras tradicionalmente ocupadas 

pelos povos interessados deverão ser reconhecidos. Além disso, quando justificado, 
medidas deverão ser tomadas para salvaguardar o direito dos povos interessados 
de usar terras não exclusivamente ocupadas por eles às quais tenham tido acesso 
tradicionalmente para desenvolver atividades tradicionais e de subsistência. Nesse 
contexto, a situação de povos nômades e agricultores itinerantes deverá ser objeto 
de uma atenção particular. 

 
 



244 
 

ANEXO F – LEI QUE DETERMINA PAGAMENTO DE INDENIZAÇÃO À 
VITIMA DE TORTURA PRATICADA POR AGENTE DO ESTADO 

Governo do Estado de Minas Gerais 
 

LEI Nº 19.488, DE 13 DE JANEIRO DE 2011. 
 

LEI nº 19.488/11, que determina o pagamento de indenização a vítima de 
tortura praticada por agente do Estado. 

O GOVERNADOR DO ESTADO DE MINAS GERAIS, 
O Povo do Estado de Minas Gerais, por seus representantes, decretou e eu, 

em seu nome, promulgo a seguinte Lei: 
 
Art. 1° O Estado pagará indenização à vítima de tortura praticada por seus 

agentes condenados em decisão judicial transitada em julgado referente a conduta 
delituosa tipificada nos dispositivos da Lei Federal n° 9.455, de 7 de abril de 1997. 

 
Art. 2° A indenização a que se refere esta Lei só poderá ser paga se 

requerida pela vítima, por seu representante com poderes específicos ou por seu 
sucessor legal, no prazo de noventa dias contados da data da expedição da certidão 
judicial do trânsito em julgado do processo que tiver culminado com a condenação 
do agente estadual e no qual figure a identificação da vítima requerente. 

Parágrafo único. Para que haja o pagamento da indenização, a vítima, seu 
representante com poderes específicos ou seu sucessor legal assinará termo em 
que reconheça a plena reparação material por parte do Estado em razão das lesões 
resultantes da tortura praticada. 

 
Art. 3° Os valores da indenização de que trata esta Lei serão pagos em 

parcela única, observados os seguintes limites: 
I – no mínimo, 2.500 Ufemgs (duas mil e quinhentas Unidades Fiscais do 

Estado de Minas Gerais) e, no máximo, 5.000 (cinco mil) Ufemgs, nos casos em que 
a tortura houver acarretado lesão corporal de qualquer natureza; 

II – no mínimo, 5.001 (cinco mil e uma) Ufemgs e, no máximo, 10.000 (dez 
mil) Ufemgs, nos casos em que a tortura houver acarretado invalidez parcial; 

III – no mínimo, 40.000 (quarenta mil) Ufemgs, nos casos em que a tortura 
houver acarretado invalidez permanente; 

IV – no mínimo, 50.000 (cinquenta mil) Ufemgs, nos casos em que a tortura 
houver acarretado a morte da vítima, na seguinte ordem: 

a) aos descendentes, em concorrência com o cônjuge ou companheiro 
sobrevivente; 

b) aos ascendentes, em concorrência com o cônjuge ou companheiro 
sobrevivente; 

c) ao cônjuge ou companheiro sobrevivente. 
Parágrafo único. Nas hipóteses previstas nos incisos III e IV, serão 

considerados, na fixação do valor da indenização, segundo um juízo de 
razoabilidade e proporcionalidade, a idade da vítima, sua 

condição socioeconômica e seu padrão remuneratório, entre outras 
peculiaridades do caso concreto. 

 



245 
 

Art. 4° A decisão sobre o pagamento da indenização instituída por esta Lei 
será de responsabilidade do Conselho Estadual de Direitos Humanos e terá caráter 
irrecorrível. 

Parágrafo único. Se o valor da indenização, a ser fixado pelo Conselho a que 
se refere o caput, exceder a disponibilidade orçamentária, haverá determinação da 
inclusão do valor necessário na proposta orçamentária do exercício subsequente. 

 
Art. 5° O prazo a que se refere o § 1° do art. 1° da Lei n° 13.187, de 20 de 

janeiro de 1999, fica reaberto no período compreendido entre a data da publicação 
desta Lei e 30 de abril de 2011. 

 
Art. 6° A ementa da Lei n° 13.187, de 1999, passa a ser: “Determina o 

pagamento de indenização à vítima de tortura praticada por agente do Estado em 
razão de participação em atividades políticas, no período que especifica.” 

 
Art. 7° Esta Lei entra em vigor na data de sua publicação. 
Palácio Tiradentes, em Belo Horizonte, aos 13 de janeiro de 2011; 223º da 

Inconfidência Mineira e 190º da Independência do Brasil. 
ANTONIO AUGUSTO JUNHO ANASTASIA 
Maria Coeli Simões Pires 
Renata Maria Paes de Vilhena 
Wander José Goddard Borges 



246 
 

ANEXO G – – COVER OF THE BREVÍSIMA RELACIÓN DE LA DESTRUCCIÓN 
DE LAS INDIAS (1552), BARTOLOMÉ DE LAS CASAS. 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira.ANTT, 2015. 



247 
 

ANEXO H – COVER OF THE DISPUTA O CONTROVERSIA CON GINÉS DE 
SEPÚLVEDA (1552), BARTOLOMÉ DE LAS CASAS. 

 
Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira.ANTT, 2015. 

 
 



248 
 

ANEXO I – Juan Ginés de Sepúlveda, Las Casas's opponent in the Valladolid 

debate. 

 

Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira. 



249 
 

ANEXO J – Cover of the New Laws of 1542. 

 

Fonte: Domínio Público, Biblioteca Digital Luso-Brasileira. 



250 
 

ANEXO K – RELECTIONES DE FRANCISCO DE VITORIA 

PRIMEIRA RELECTIO: 

SOBRE OS ÍNDIOS RECÉM-DESCOBERTOS 

 

A passagem a ser comentada provém de Mateus:1 “Ensinai a todos os povos, 

batizando-os em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo” (Mateus, último 

capítulo). 1) Em dúvida diante de certos assuntos, de que modo se deve consultar 

aqueles a quem compete ensinar essas coisas para que se esteja com a 

consciência tranquila. 2) Em dúvida diante de certos assuntos, após a consulta a 

respeito da coisa duvidosa, deve-se seguir o parecer dos sábios, caso contrário, não 

se estará com a consciência tranquila. 3) Em dúvida diante de certos assuntos, se 

após a consulta a respeito da coisa duvidosa, os sábios estabeleçam que é lícito o 

que, por outros aspectos, é ilícito, se se deve seguir seu parecer para que se esteja 

com a consciência tranquila. 4) Se os índios bárbaros, antes da chegada dos 

espanhóis, eram verdadeiros senhores,2 privada e publicamente. E se havia entre 

eles alguns homens que eram príncipes e senhores de outros. 5) Examina-se o erro 

de alguns, que diziam que ninguém vivendo em pecado mortal tem domínio sobre 

seja o que for. 6) O pecado mortal não impede o domínio civil e o verdadeiro 

domínio. 7) Se se perde o domínio em razão da infidelidade.3 8) O herético, por 

direito divino, não perde o domínio de seus bens por causa de uma heresia 

cometida. 9) Se o herético, por direito humano, perde o domínio sobre seus bens. 

10) O herético, a partir do dia em que cometeu o crime, incorre na pena da 

confiscação dos bens. 11) Não é lícito ao fisco se apoderar dos bens dos heréticos 

antes da condenação, por mais que o crime esteja comprovado. 12) Proferida a 

condenação, mesmo após a morte do herético, a confiscação dos bens retroage ao 

tempo em que se cometeu o crime, não importa em poder de quem tenham caído. 

13) As vendas, doações e toda outra alienação dos bens do herético são inválidas 

desde o dia em que se comete o crime, etc. 14) Se o herético é senhor dos seus 

bens no foro da consciência, antes de ser condenado. 15) O herético pode viver 

licitamente de seus bens. 16) O herético, por título gratuito [titulo gratioso], pode 

transferir seus bens, por exemplo, por meio de doação. 17) Ao herético não é lícito, 

por título oneroso, vendendo, por exemplo, ou dando em dote, transferir seus bens, 

se seu crime puder vir a julgamento. 18) Em que caso o herético poderia também 

por título oneroso alienar licitamente seus bens. 19) Os bárbaros, nem por causa de 



251 
 

outros pecados nem por causa do pecado da infidelidade, estão impedidos de ser 

verdadeiros senhores, tanto pública quanto privadamente. 20) Se para ser capaz de 

domínio se requer o uso da razão. 21) Se um menino pode ser senhor antes do uso 

da razão. 22) Se o demente pode ser senhor. 23) Os bárbaros, sob pretexto de 

demência, não estão impedidos de serem verdadeiros senhores, uma vez que não 

são dementes. 

 

Relectiones sobre os índios e sobre o poder civil. Coleção Clássicos IPRI; Organização: José 

Carlos Brandi Aleixo Prefácio: Antônio Augusto Cançado Trindade. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília (UnB) e a Fundação Alexandre de Gusmão (FUNAG), 2016. 

Disponível em: 

<http://funag.gov.br/loja/download/relectiones_sobre_os_indios_e_sobre_o_poder_civil.pdf> 

 



252 
 

ANEXO L – RELECTIONES DE FRANCISCO DE VITORIA 

SEGUNDA RELECTIO: 

SOBRE OS TÍTULOS NÃO LEGÍTIMOS COM OS QUAIS OS BÁRBAROS DO 

NOVO MUNDO PUDERAM CAIR EM PODER DOS ESPANHÓIS. 

 

1) Os índios bárbaros, antes da chegada dos espanhóis, eram verdadeiros 

senhores, tanto pública quanto privadamente. 2) O imperador não é senhor de todo 

o mundo. 3) O imperador, ainda que fosse senhor do mundo, nem por isso poderia 

se apoderar das províncias dos bárbaros e constituir novos senhores e depor os 

antigos, ou cobrar impostos. 4) O papa não é senhor civil ou temporal de todo o 

mundo, falando de domínio e poder em sentido próprio. 5) O sumo pontífice, por 

mais que tivesse poder secular no mundo, não poderia dá-lo aos príncipes 

seculares. 6) O papa tem poder temporal no que respeita às coisas espirituais. 7) O 

papa não tem nenhum poder temporal sobre os índios bárbaros nem sobre os outros 

infiéis. 8) Se os bárbaros não quiserem reconhecer algum domínio do papa, nem por 

isso se deve fazer-lhes guerra e se apoderar de seus bens. 9) Se os bárbaros, antes 

de ouvir algo sobre a fé em Cristo, cometiam o pecado da infidelidade por não 

acreditarem em Cristo. 10) O que se requer para que a ignorância seja pecado 

superável [vincibilis] de tal forma que se possa imputá-lo a alguém. E quanto à 

ignorância insuperável [invincibili]. 11) Se os bárbaros, diante do primeiro anúncio da 

fé cristã, têm o dever de crer, pecando mortalmente ao não acreditar no evangelho 

de Cristo mesmo por meio de uma mera exposição, etc. 12) Se aos bárbaros a fé 

fosse simplesmente exposta e proposta e não quisessem abraçá-la imediatamente, 

por tal motivo não poderiam os espanhóis fazer-lhes guerra nem por direito de 

guerra agir contra eles. 13) De que modo os bárbaros, rogados e aconselhados a 

ouvir pacificamente os que falam de religião, se não o desejarem, não serão 

escusados do pecado mortal. 14) Quando os bárbaros teriam o dever de abraçar a 

fé em Cristo sob pena de pecado mortal. 15) Se até a presente data a fé cristã tem 

sido aos bárbaros proposta e exposta de tal forma que tenham o dever de crer sob 

risco de novo pecado, não é suficientemente claro, segundo o autor. 16) Por mais 

que a fé tenha sido exposta aos bárbaros de forma convincente e suficiente e eles 

não tenham desejado abraçá-la, mesmo nesse caso não é lícito atacá-los em guerra 

e espoliá-los de seus bens. 17) Os príncipes cristãos não podem, mesmo com a 



253 
 

autoridade do papa, reprimir os bárbaros por seus pecados contra a lei natural nem 

puni-los por causa deles. 

 

Relectiones sobre os índios e sobre o poder civil. Coleção Clássicos IPRI; Organização: José 

Carlos Brandi Aleixo Prefácio: Antônio Augusto Cançado Trindade. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília (UnB) e a Fundação Alexandre de Gusmão (FUNAG), 2016. 

Disponível em: 

<http://funag.gov.br/loja/download/relectiones_sobre_os_indios_e_sobre_o_poder_civil.pdf> 



254 
 

ANEXO M – RELECTIONES DE FRANCISCO DE VITORIA 

TERCEIRA RELECTIO: 

DOS TÍTULOS LEGÍTIMOS PELOS QUAIS OS BÁRBAROS PUDERAM CAIR 

EM PODER DOS ESPANHÓIS 

 

Como os bárbaros puderam cair em poder [ditionem] dos espanhóis em razão 

da sociedade e da comunidade natural. 2) Os espanhóis têm direito de viajar até as 

províncias dos índios bárbaros e ali viver sem dano algum destes e não podem ser 

por eles impedidos. 3) É lícito aos espanhóis negociar em meio aos índios bárbaros, 

sem prejuízo da pátria, porém, importando mercadorias de que eles carecem, etc. e 

trazendo ouro e prata ou outras coisas que ali há em abundância, nem os príncipes 

deles podem ser empecilho a que os súditos exerçam o comércio entre os 

espanhóis, etc. 4) Aos bárbaros não é lícito impedir aos espanhóis a comunicação e 

a participação daquelas coisas que são comuns entre eles, tanto aos cidadãos, 

quanto aos hóspedes. 5) Se entre os índios nascerem filhos de pais espanhóis que 

ali têm domicílio e quiserem ser cidadãos, não se lhes pode vedar a cidadania ou os 

privilégios dos demais cidadãos. 6) Se os bárbaros quisessem impedir aos 

espanhóis o comércio com eles próprios, etc., o que se deveria fazer. 7) Se os 

espanhóis, depois de todas as mais moderadas tentativas, não podem obter a 

segurança ao lado dos bárbaros ou índios a não ser ocupando suas cidades e 

submetendo-os, podem fazê-lo licitamente, isto é, ocupar as cidades e submetê-los? 

8) Quando e em que caso podem os espanhóis tratar com rigor os bárbaros como a 

inimigos traiçoeiros e exercer contra eles todos os direitos da guerra, espoliá-los, até 

mesmo escravizá-los, além de depor os primeiros senhores e constituir novos. 9) Se 

os bárbaros, para propagar a religião cristã, poderiam cair em poder dos espanhóis. 

E se os cristãos têm direito de pregar e anunciar o Evangelho nas províncias dos 

bárbaros. 10) O papa poderia confiar somente aos espanhóis o encargo de 

converter os índios bárbaros e a todos os demais não só proibir a pregação como 

também o comércio, se isso fosse útil à propagação da religião cristã. 11) Os 

bárbaros não devem ser combatidos nem despojados de seus bens, se permitirem 

que os espanhóis preguem o Evangelho livremente e sem impedimento, quer eles 

abracem a fé ou não. 12) De que modo podem ser reprimidos pelos espanhóis (sem 

escândalo, porém) os bárbaros que, sejam seus senhores, seja o próprio povo, 

impedem a divulgação do Evangelho. E o que se deve dizer dos que admitem a 



255 
 

pregação, mas impedem a conversão, matando ou punindo os convertidos a Cristo, 

ou dissuadindo os outros. 13) De que modo puderam os bárbaros cair em poder dos 

espanhóis pelo fato de que, tendo sido convertidos e tornados cristãos, querendo 

seus chefes, quer pelo uso da força, quer pelo medo, trazê-los de volta à idolatria, 

foram protegidos pelos espanhóis e recebidos sob sua tutela. 14) Os bárbaros 

puderam cair em poder dos espanhóis porque, convertida a Cristo boa parte deles, o 

papa pôde, pedindo eles ou não, por uma causa racional, dar-lhes um príncipe 

cristão, como é o rei dos espanhóis, repelidos os demais senhores infiéis. 15) Se os 

bárbaros poderão cair em poder dos espanhóis por causa da tirania de seus 

senhores, ou por causa de leis tirânicas injustas contra os inocentes. 16) Os 

bárbaros índios puderam cair em poder dos espanhóis por verdadeira escolha 

voluntária. 17) Os bárbaros, a título de aliança e amizade, puderam cair em poder 

dos espanhóis. 18) Se os espanhóis poderiam submeter os bárbaros a seu poder, se 

fosse assegurado que eles são dementes. 

 

Relectiones sobre os índios e sobre o poder civil. Coleção Clássicos IPRI; Organização: José 

Carlos Brandi Aleixo Prefácio: Antônio Augusto Cançado Trindade. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília (UnB) e a Fundação Alexandre de Gusmão (FUNAG), 2016. 

Disponível em: 

<http://funag.gov.br/loja/download/relectiones_sobre_os_indios_e_sobre_o_poder_civil.pdf> 



256 
 

ANEXO N – RELECTIONES DE FRANCISCO DE VITORIA 

QUARTA RELECTIO (RELECTIO POSTERIOR): 

DOS ÍNDIOS, OU DO DIREITO DE GUERRA DOS ESPANHÓIS SOBRE OS 

BÁRBAROS  

 

1) Aos cristãos é lícito servir no exército e travar guerras. 2) Quem tem 

autoridade para travar a guerra ou declará-la. 3) Qualquer um poderia empreender e 

travar uma guerra defensiva, até mesmo um particular [privatus]. 4) Se alguém, 

atacado por um bandido ou por um inimigo, pode repelir o agressor, se tem a 

possibilidade de escapar fugindo. 5) Qualquer República tem autoridade para 

declarar e fazer guerra. 6) O príncipe tem a mesma autoridade que a República para 

declarar e fazer guerra. 7) O que é uma República e quem, propriamente, é 

chamado de príncipe. 8) Se as Repúblicas ou vários príncipes, tendo um senhor ou 

príncipe comum, podem por si próprios declarar guerra sem a autoridade do príncipe 

superior. 9) Régulos ou príncipes, que não presidem a uma República perfeita, mas 

são partes de outra República, não podem declarar ou travar guerra. E o que se 

deve dizer sobre as cidades. 10) Qual poderia ser a razão e a causa de uma guerra 

justa. Prova-se que não pode ser causa de uma guerra justa a diversidade de 

religião. 11) A ampliação do império não é causa de uma guerra justa. 12) A glória 

de um príncipe, ou algum outro proveito seu, não é causa de uma guerra justa. 13) 

Ter sido objeto de uma injúria é a única e exclusiva causa de guerra justa. 14) Uma 

injúria e uma violência qualquer não bastam para declarar guerra. 15) Havendo uma 

guerra justa, é lícito fazer tudo o que é necessário à defesa do bem público. 16) 

Numa guerra justa, é lícito recuperar todas as coisas perdidas e seu interesse. 17) 

Numa guerra justa, é lícito ressarcir com os bens dos inimigos as despesas da 

guerra e todos os danos infligidos injustamente pelos inimigos. 18) O príncipe de 

uma guerra justa, recuperados aos inimigos os bens, o que mais pode fazer. 19) É 

lícito ao príncipe de uma guerra justa, depois de obter a vitória, recuperar os bens e 

estabelecer também a paz e segurança, vingar nos inimigos a injúria, castigá-los e 

puni-los pelas injúrias infligidas. 20) Para que se diga que uma guerra é justa, nem 

sempre basta que o príncipe creia ter uma causa justa. 21) A justiça de uma guerra 

deve ser examinada com a maior atenção e o maior cuidado. 22) Se os súditos são 

obrigados a examinar a causa da guerra; e, se um súdito está seguro da injustiça da 

guerra, não lhe é lícito nela ser soldado, ainda que o príncipe ordene. 23) Se os 



257 
 

súditos têm consciência da injustiça da guerra, não lhes é lícito dela participar, 

estejam ou não errados. 24) Senadores, régulos e, em geral, todos os que são 

admitidos ou convocados ou vêm espontaneamente a um conselho público ou do 

rei, têm o dever de examinar a causa de uma guerra injusta. 25) Quem não tem o 

dever de examinar as causas da guerra, mas pode, dando crédito a seus superiores, 

ser soldado licitamente. 26) Quando não se escusaria aos súditos militantes sua 

ignorância sobre a injustiça da guerra. 27) Que se deve fazer se for duvidosa a 

justiça da guerra; e, se houver um único príncipe em possessão legítima, 

permanecendo a dúvida, não poderia um outro disputá-la numa guerra, com as 

armas. 28) A respeito de uma cidade ou província, há a dúvida sobre a possibilidade 

de haver um legítimo possuidor, sobretudo se está abandonada pela morte de um 

legítimo dono, etc.: o que se deve fazer em tal caso. 29) Aquele que duvida de seu 

direito, ainda que esteja em pacífica posse, de que modo é obrigado a examinar 

cuidadosamente o caso, se porventura se pode chegar a esclarecê-lo, quer por si 

mesmo, quer por meio de um outro. 30) Examinada a causa, enquanto permanecer 

racionalmente [rationabiliter] uma dúvida, o possuidor legítimo não tem o dever de 

ceder a posse, mas pode licitamente conservá-la. 31) Aos súditos não só é lícito, em 

matéria duvidosa, acompanhar seu príncipe à guerra numa guerra defensiva, como 

também numa guerra ofensiva. 32) Se uma guerra pode ser justa de ambos os 

lados; e como, salvo no caso de ignorância, isso não pode acontecer. 33) Se um 

príncipe ou súdito, que por ignorância tomou parte numa guerra injusta, 

constatando-se depois sua injustiça, tem o dever de restituir. 34) Se é lícito matar 

inocentes numa guerra. 35) Não é lícito nunca matar inocentes por si próprio e 

intencionalmente. 36) Se é lícito matar crianças e mulheres numa guerra contra os 

turcos. O que se deve dizer numa guerra entre cristãos agricultores, togados, 

peregrinos, hóspedes e clérigos. 37) Matar inocentes acidentalmente, ou 

conscientemente, por vezes é lícito, por vezes não. 38) Se é lícito matar inocentes 

que no futuro podem representar um perigo. 39) Se é lícito espoliar inocentes que 

estão entre os inimigos. E de que coisas se pode espoliá-los. 40) Se uma guerra 

pode ser empreendida com bastante sucesso sem espoliar os agricultores ou outros 

inocentes, parece que não é lícito espoliá-los. 41) Se os inimigos se recusarem a 

restituir as coisas subtraídas injustamente e quem foi prejudicado não puder ter 

reparação de outra parte, como pode obter satisfação de qualquer lado, quer de 

culpados, quer de inocentes. 42) Se não é lícito matar inocentes e crianças, 



258 
 

porventura é lícito, ao menos, aprisioná-los e escravizá-los. 43) Se os reféns que 

foram recebidos dos inimigos em tempo de trégua ou após o fim da guerra, podem 

ser mortos no caso de os inimigos quebrarem sua palavra e não cumprirem o 

combinado. 44) Se é lícito matar todos os culpados numa guerra. 45) É lícito matar, 

indiferentemente, todos os que, no ardor da batalha, no assédio ou defesa de uma 

cidade, lutam contra nós e enquanto o perigo subsistir. 46) É lícito matar culpados 

depois de obtida a vitória e estando tudo já fora de perigo. 47) Nem sempre é lícito 

matar todos os culpados só para vingar uma injúria. 48) Por vezes é lícito e 

conveniente matar todos os culpados, sobretudo na guerra contra os infiéis. E numa 

guerra contra cristãos? 49) Se é lícito matar prisioneiros ou rendidos, supondo-se 

que também eram culpados. 50) Se o que se conquistou numa guerra justa se torna 

dos conquistadores e ocupantes. E de que modo o que se conquistou numa guerra 

justa se torna dos ocupantes até a plena satisfação das coisas subtraídas 

injustamente e também das despesas. 51) De que modo todos os bens móveis se 

tornam, por direito das gentes, do ocupante, mesmo que excedam a compensação 

pelos danos. 52) Se é lícito permitir aos soldados o saque de uma cidade. E de que 

modo não seria ilícito, mas até mesmo necessário. 53) Aos soldados não é lícito 

entregar-se ao saque ou atear incêndios sem autorização, do contrário seriam 

obrigados a restituir [ad restitutionem]. 54) É lícito ocupar e conservar território, 

fortalezas e cidades dos inimigos quanto necessário for para compensar os danos 

infligidos por eles. 55) É lícito ocupar e conservar alguma fortaleza ou cidade dos 

inimigos para garantir a segurança e evitar o perigo, para a defesa ou para que se 

tolha ao inimigo a oportunidade de causar dano, etc. 56) É lícito punir os inimigos 

com a perda de parte de seu território, em razão da injúria cometida e a título de 

pena [nomine poenae], isto é, como vingança. E de que modo também com razão se 

pode ocupar uma cidadela ou cidade usando de moderação. 57) Se é lícito impor 

tributos a inimigos vencidos. 58) Se é lícito depor príncipes dos inimigos e 

estabelecer e constituir novos ou atribuir a si o principado. E como não é lícito fazer 

isso indistintamente e por qualquer motivo de guerra justa. 59) Mostra-se quando se 

pode depor legitimamente os príncipes dos inimigos. 60) Descrevem-se as normas 

ou as regras do guerrear. 

 



259 
 

Relectiones sobre os índios e sobre o poder civil. Coleção Clássicos IPRI; Organização: José 

Carlos Brandi Aleixo Prefácio: Antônio Augusto Cançado Trindade. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília (UnB) e a Fundação Alexandre de Gusmão (FUNAG), 2016. 

Disponível em: 

<http://funag.gov.br/loja/download/relectiones_sobre_os_indios_e_sobre_o_poder_civil.pdf> 



260 
 

ANEXO O – RELECTIONES DE FRANCISCO DE VITORIA 

RELECTIO SOBRE O PODER CIVIL 

 

1) Todo poder, seja público, seja privado, por meio do qual se governa uma 

República secular, não apenas é justo e legítimo, mas tem Deus como autor, de tal 

forma que não pode ser ab-rogado nem pelo consentimento de todo o mundo. 2) O 

poder é duplo: público e privado. 3) Qual é o fim do poder civil. 4) Manifestação da 

miséria do homem e o que convém fazer para ampará-lo em suas necessidades. 5) 

A origem e fundamento das cidades e das coisas públicas têm sua raiz na natureza 

e não na inventividade dos homens. 6) Qual é a causa eficiente do poder civil. 7) De 

onde vem o poder civil na república. Qual é a causa material desse poder e onde ele 

reside por direito natural e divino. 8) A monarquia ou poder régio não somente é 

justo e legítimo, mas os reis por direito divino e natural têm o poder e não o recebem 

da República ou dos homens. 9) Discute-se se são legítimos ou ilegítimos os 

poderes com que se governam as Repúblicas de infiéis; ou seja, se entre pagãos, os 

príncipes e magistrados são legítimos. 10) As três causas do poder público secular 

são explicadas. 11) A liberdade não é menor no principado real do que no 

aristocrático e democrático. 12) Toda a República pode ser licitamente castigada em 

razão do pecado do rei. 13) Quando nenhuma guerra é justa. 14) Assim como a 

maior parte da República pode estabelecer um rei sobre toda ela, embora em 

desacordo com a parte menor, assim também a maior parte dos cristãos, opondo-se 

a todos os demais, poderia em bom direito estabelecer um monarca ao qual todos 

os príncipes e províncias estarão obrigados a obedecer. 15) Como as leis e 

constituições dos príncipes obrigam em consciência. O que se pode dizer dos 

preceitos dos pais aos filhos e dos maridos às mulheres. 16) Em que se diferenciam 

e em que coincidem a lei humana e a lei divina. 17) Assim como a lei divina, a lei 

humana também determina a culpa. 18) A que culpa estão sujeitos os 

transgressores das leis humanas; à mortal ou somente à venial? 19) Como é 

possível saber quando as leis humanas comprometem mortal ou venialmente? 20) 

Se o rei pode, se for sua vontade, fazer com que suas disposições não determinem 

a culpa. 21) Se as leis civis obrigam os próprios legisladores, principalmente os reis. 

22) Se a obrigação da lei cessa quando cessa o motivo por que foi concebida. 23) 

Se as leis dos tiranos obrigam. 24) Os preceitos dos pais obrigam do mesmo modo 

que as leis civis, igualmente a autoridade dos maridos em relação a suas esposas. 



261 
 

 

Relectiones sobre os índios e sobre o poder civil. Coleção Clássicos IPRI; Organização: José 

Carlos Brandi Aleixo Prefácio: Antônio Augusto Cançado Trindade. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília (UnB) e a Fundação Alexandre de Gusmão (FUNAG), 2016. 

Disponível em: 

<http://funag.gov.br/loja/download/relectiones_sobre_os_indios_e_sobre_o_poder_civil.pdf> 

 



262 
 

ANEXO P – DISTRIBUIÇÃO ESPACIAL DA POPULAÇÃO INDÍGENA - 

http://www.funai.gov.br/index.php/indios-no-brasil/o-brasil-indigena-ibge 

 

http://www.funai.gov.br/index.php/indios-no-brasil/o-brasil-indigena-ibge


263 
 

ANEXO Q – DISTRIBUIÇÃO ESPACIAL DA POPULAÇÃO INDÍGENA DENTRO E 

FORA DAS TI’s - http://www.funai.gov.br/index.php/indios-no-brasil/o-brasil-

indigena-ibge 

 

http://www.funai.gov.br/index.php/indios-no-brasil/o-brasil-indigena-ibge
http://www.funai.gov.br/index.php/indios-no-brasil/o-brasil-indigena-ibge


264 
 

ANEXO R – DECRETO DE 19 DE ABRIL DE 2001 

Homologa a demarcação administrativa da Terra Indígena Crenaque 

(Krenak), localizada no Município de Resplendor, Estado de Minas Gerais. 

 
O VICE-PRESIDENTE DA REPÚBLICA , no exercício do cargo de Presidente da 
República, usando da atribuição que lhe confere o art. 84, inciso IV, da Constituição, 
e tendo em vista o art. 19, § 1º, da Lei nº 6.001, de 19 de dezembro de 1973, e o art. 
5º do Decreto nº 1.775, de 8 de janeiro de 1996, DECRETA: 

 

Art. 1º Fica homologada a demarcação administrativa, promovida pela Fundação 
Nacional do Índio - FUNAI, da terra indígena destinada à posse permanente do 
grupo indígena Crenaque (Krenak), a seguir descrita: a Terra Indígena denominada 
Crenaque (Krenak), com superfície de quatro mil, trinta e nove hectares, oitenta e 
dois ares e quarenta e um centiares e perímetro de vinte e sete mil, quatrocentos e 
cinco metros e cinqüenta e nove centímetros, situada no Município de Resplendor, 
Estado de Minas Gerais, circunscreve-se aos seguintes limites: NORTE: partindo do 
marco M-4 de coordenadas geográficas 19º12'05,53" S e 41º20'58,89" WGr., segue 
por linha reta até o marco M-5 de coordenadas geográficas 19º12'03,38" S e 
41º20'53,67" WGr ; daí, segue por linha reta até o marco M-6 de coordenadas 
geográficas 19º11'51,31" S e 41º20'28,38" WGr ; daí, segue por linha reta até o 
marco M-7 de coordenadas geográficas 19º11'44,01" S e 41º20'12,32" WGr ; daí, 
segue por linha reta até o marco M-8 de coordenadas geográficas 19º11'38,70" S e 
41º19'56,05" WGr ; daí, segue por linha reta até o marco M-9 de coordenadas 
geográficas 19º11'40,79" S e 41º19'45,63" WGr ; do marco M-4 até o marco M-9 
confronta-se com terras de Balbino Lagnier de Lacerda; daí, segue por linha reta até 
o marco M-10 de coordenadas geográficas 19º11'29,52" S e 41º19'08,33" WGr.; daí, 
segue por linha reta até o marco M-11 de coordenadas geográficas 19º11'18,89" S e 
41º18'36,24" WGr.; do marco M-9 até o marco M-11 confronta-se com terras de João 
Dias; daí, segue por linha reta até o marco M-12 de coordenadas geográficas 
19º11'32,59" S e 41º18'04,96" WGr.; daí, segue por linha reta até o marco M-13 de 
coordenadas geográficas 19º11'44,79" S e 41º17'37,75" WGr.; do marco M-11 até o 
marco M-13 confronta-se com terras de Nilson Curtis Viana; daí, segue por linha 
reta, confrontando com terras de Manoel de Almeida Costa, até o marco M-14 de 
coordenadas geográficas 19º11'50,11" S e 41º17'26,49" WGr.; daí, segue por linha 
reta, confrontando com terras de Domício Ferreira da Silva e Olga Ferreira da Silva, 
até o marco M-15 de coordenadas geográficas 19º12'05,00" S e 41º16'52,26" WGr.; 
daí, segue por linha reta, confrontando com terras de Adão Correia de Faria, até o 
marco M-16 de coordenadas geográficas 19º12'11,32" S e 41º16'37,70" WGr.; daí, 
segue por linha reta até o marco M-17 de coordenadas geográficas 19º12'20,56" S e 
41º16'03,65" WGr.; daí, segue por linha reta até o marco M-18 de coordenadas 
geográficas 19º12'30,33" S e 41º15'40,33" WGr.; do marco M-16 até o marco M-18 
confronta-se com terras de João Botelho Sobrinho; LESTE: do ponto antes descrito, 
segue por linha reta, confrontando com terras dos herdeiros de Antônio de Aguiar, 
até o marco M-19 de coordenadas geográficas 19º12'44,40" S e 41º15'27,52" WGr.; 
daí, segue por linha reta, confrontando com terras de Herdeiros de Antônio Aguiar, 
Emílio Dutra da Costa e Rubens Gomes Vilete, até o marco M-20 de coordenadas 
geográficas 19º13'05,86" S e 41º15'22,78" WGr.; daí, segue por linha reta, 
confrontando com terras de Rubens Gomes Vilete, até o marco M-21 de 



265 
 

coordenadas geográficas 19º13'27,60" S e 41º15'38,56" WGr.; daí, segue por linha 
reta, confrontando com terras de Rubens Gomes Vilete, João Pereira Martins e Altair 
Quadros, até o marco M-22 de coordenadas geográficas 19º13'48,60" S e 
41º15'57,35" WGr.; daí, segue por linha reta até o marco M-23 de coordenadas 
geográficas 19º14'06,49" S e 41º16'12,90" WGr.; daí, segue por linha reta até o 
marco M-24 de coordenadas geográficas 19º14'30,00" S e 41º16'34,83" WGr.; do 
marco M-22 até o marco M-24 confronta-se com terras de Altair Quadros; SUL: do 
ponto antes descrito, segue em linha reta, confrontando com terras de Altair 
Quadros e Fizinho Lobo, até o marco M-24A de coordenadas geográficas 
19º14'40,30" S e 41º16'45,14" WGr.; daí, segue por linha reta, confrontando com 
terras de Fizinho Lobo e Osmar Deatriz, até o marco M-25 de coordenadas 
geográficas 19º15'05,35" S e 41º17'10,09" WGr.; daí, segue por linha reta, 
confrontando com terras de Osmar Deatriz, até o marco geodésico MG-02 de 
coordenadas geográficas 19º15'15,46" S e 41º17'23,72" WGr.; daí segue pela 
margem esquerda do Rio Doce, a montante, até o marco geodésico M-G1 de 
coordenadas geográficas 19º13'53,62" S e 41º20'33,99" WGr; OESTE: do marco 
antes descrito, segue por linha reta até o marco M-1 de coordenadas geográficas 
19º13'23,03" S e 41º20'41,07" WGr.; daí, segue por linha reta até o marco M-2 de 
coordenadas geográficas 19º12'50,68" S e 41º20'48,30" WGr.; daí, segue por linha 
reta até o marco M-3 de coordenadas geográficas 19º12'19,74" S e 41º20'55,59" 
WGr.; daí, segue por linha reta até o marco M-4, início da descrição deste perímetro. 
Do marco geodésico MG-1 até o marco M-1 confronta-se com terras de Balbino 
Lagnier de Lacerda. A Base cartográfica utilizada na elaboração deste memorial 
descritivo: SE.24-Y-C-II, Escala 1:100.000 - IBGE - 1979. 

Art. 2º Este Decreto entra em vigor na data de sua publicação. 

 

Brasília, 19 de abril de 2001; 180º da Independência e 113º da República. 
MARCO ANTONIO DE OLIVEIRA MACIEL 

José Gregori 
 

Este texto não substitui o original publicado no Diário Oficial da União - Seção 1 - 
Eletrônico de 20/04/2001 



266 
 

ANEXO S – FOTOS – Resplendor/ TI Krenak 

 

 

 

 



267 
 

 

 
 

 



268 
 

 
 

 
 

 
 



269 
 

 
 

 
 

 



270 
 

 
Cacique “Ge” – Tribo Dessana Tucana – Manaus-AM – 2017 




